

أختي في الله  
التابع للقافة

مكتبة الشعراوى الالكترونية

# الحياة والموت

كتاب الشيف:

محمد متولى الشعراوى

رئيس مجلس الإدارة:

إبراهيم سعد



## **الفصل الأول**

---



**ما هي البداية؟**

---

ما من قضية أخذت جدلاً بين الناس  
مثيل قضية الموت والحياة . وما من قضية  
تدخل فيها العلماء بعلم كاذب مثل قضية  
الموت والحياة ! ذلك أن الموت غيب عنا ،  
وكل غيب نحن نأخذ أخباره وخصائصه عن  
الله سبحانه وتعالى ، لأنه مadam غير مشهود  
 فهو لا يدخل في علم الإنسان يقينا . وإن كان يدخل ظناً أو  
توهما .. مما يعرضه لكمية هائلة من الأكاذيب غير  
الصحيحة .

وهذا ما أوقع العلماء منذ - بداية الخلق - في التخبط  
والحيرة ، بل والتناقض . فمنهم من قال بنظرية التطور . وأن  
الإنسان أصله قرد اسمه لوسى (!) .

ونقول لهؤلاء المفترين : من الذي أخبركم بذلك ؟ ! نحن لم  
نعرف في سجلات التاريخ التي روت لنا الأحداث في العالم منذ  
قديم الزمان ، ان هناك قرداً قد تحول إلى إنسان ! وهل تحول  
هذا القرد إلى إنسان ثم بعد ذلك توقف عن هذا التحول . أم  
ماذا حدث ؟ ثم هل تحول هذا القرد إلى إنسان ذكر أم إنسان  
أنثى ؟ ! فإن كان قد تحول إلى ذكر فإنه ينقرض ، وإن كان قد  
تحول إلى أنثى فإنها تنقرض أيضا .. وأين هو الدليل الذي  
استندوا إليه في هذا الحكم ؟ !

لقد تقدمت العلوم وارتقت البحوث في جميع المجالات فيها  
لا يقاس بإمكانات الزمن الماضي .. وأصبحت التكنولوجيا

سمة العصر الحديث .. ومع ذلك فإننا مازلنا نتحدثكم بالدليل الذي يثبت زعمكم .. أروانا كيف يتحول القرد إلى إنسان؟!

لقد أخبرنا الله سبحانه وتعالى عن مثل هذه الخرافات في كتابه العزيز وحذرنا منها . فقال سبحانه :

﴿مَا أَشْهَدُ لَهُمْ خَلْقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنفُسِهِمْ  
وَمَا كُنْتُ مُخْرِجًا لِّلْمُضْلِلِينَ عَصْدًا ﴾<sup>(٣١)</sup>

(سورة الكهف)

إن الله سبحانه أخبرنا أنه سيأتى مضلون . وأنهم سيتحدثون عن خلق السموات والأرض وخلق الناس وكيف تم ؟ وهؤلاء المضلون كلامهم كله مقصود به إضلال الناس . فهم لم يشهدوا خلق السموات والأرض . ولم يشهدوا خلق أنفسهم حتى يتحدثوا عن علم .

إن مجىء هؤلاء المضللين الذين يقولون إن الإنسان أصله قرد . والذين يتحدثون عن نظريات علمية لخلق الإنسان . مجىء هؤلاء جاء تبليغاً لقضية الإيمان في الكون . لأنهم لوم يأتوا ويضلوا ، لقلنا إن الله سبحانه وتعالى أخبرنا في القرآن الكريم أنه سيأتى من يضل ، ويقول لنا إن السماء والأرض خلقتا بطريقة ما ، وأن الإنسان خلق بشكل ما ، ولم يأتوا . إذن فمجيئهم ضرورة لتبليغ الإيمان .

## جدل عقيم .. وسفسطة



لقد حارت البشرية كذلك في قضية فلسفية تافهة لا يملكون لها دليلا . وهي أيها وجد أولا .. البيضة أم الفرخة ؟ ! لقد ثار جدل عقيم لا طائل من ورائه حول هذا الموضوع . وظهرت مدارس تعقبها مدارس .. ونقول لكل هؤلاء : لماذا هذه السفسطة ؟ إن الله سبحانه وتعالى قد أراحتنا ولدنا على بداية الخلق فقال سبحانه :

﴿وَمِنْ كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ﴾ (٤٥)

(سورة الذاريات)

معنى ذلك - ونحن نأخذ العلم عن الله تعالى - أنه لا يمكن أن يستمر خلق إلا من ذكر وأنثى . وأن هذا الجدل العقيم وهذا اللغو العلمي (إن صح هذا التعبير) لا يؤدي إلى شيء . لأن الله سبحانه أخبرنا أنه خلق من كل شيء زوجين . وأنه إذا لم يوجد الذيك الذي ينخصب البيضة داخل «رحم» الدجاجة .. لظللت البيضة صماء لا تعطينا شيئا ..

لقد شاءت إرادة الله سبحانه وتعالى أن تكون مراحل الخلق أربعا .. كل مرحلة منها تعتبر إظهارا لإعجاز الله وقدرته التي لا تعرف حدودا .. ولا تحدها قيود . لقد كان آدم عليه السلام هو أول خلق الإنسان .. يدل على ذلك قول الحق جل

وعلا في قوله تعالى :

﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي خَلَقْتُ بَشَرًا مِنْ طِينٍ ﴿٧٦﴾  
سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ ﴿٧٧﴾

( سورة ص )

هذه هي بداية الخلق كما أخبرنا بها الله سبحانه وتعالى .  
ومع النفحة في آدم - التي هي من روح الله - وجد في ظهر آدم  
عليه السلام كل ذريته حتى يوم القيمة على هيئة مخلوقات غاية  
في الدقة مكتوبا عليها بشفرة إلهية كل الصفات التي ستكون في  
الإنسان .. هذا الخلق هو الذي أخبرنا به المولى عز وجل في  
القرآن الكريم بقوله :

﴿وَإِذَا أَخْذَ رَبَّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ طَهُورٍ ذُرْتُمْ وَأَشَهَدُهُمْ عَلَىٰ  
أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ وَقَالُوا بِالشَّهِيدَنَا أَنْ تَقُولُوا يُوْرُ الْقِيمَةَ  
إِنَّا كُنَّا نَعْمَلُ هَذَا غَيْلِنَ ﴿١٧٩﴾ أَوْ تَقُولُوا إِنَّا أَشْرَكَ عَابِرَوْنَ أَمْ  
قَبْلَ وَهَا دَرِيَةٌ مِنْ بَعْدِهِمْ أَفَهُمْ لَكُنَّا إِمَّا فَعَلَ الْمُبْطِلُونَ ﴿١٨٠﴾

( سورة الأعراف )

بعض الناس يتساءل : ما علاقتي أنا بآدم بعد هذه القرون  
الطويلة ؟ ونقول لهن يتساءل : إن فيك قبسا من نفحة الله في  
آدم . هو الذي أعطاك الحياة . يقول كيف ؟ نقول إن الحياة  
سلسلة متصلة .. إذا انقطعت انتهت . لقد أتيت نتيجة  
حيوان حي من والدك ، ولو لا وجود هذا الأب ، ما كانت قد

والدك . ووالدك حى عن حياة سبقت هى حياة جدك .  
ووجدت أنت . إذن فأنت حى عن حياة سبقت هى حياة  
وجدك أيضاً حى عن حياة سابقة وهكذا .. لتصل سلسلة  
الحياة حتى نصل إلى آدم . فآدم ل ولم يكن حيا ، لما وجد  
أولاده ، فأولاده أخذوا الحياة من ميكروب حى في ظهر آدم ،  
ومن حياة آدم أخذ أولاده الحياة وأعطوها لأولادهم .

وهكذا مضت الحياة كما شاء لها الله حتى وصلت إلينا وإلى  
أولادنا وأحفادنا حتى قيام الساعة .



## فِي عَالَمِ الْخَر .. كَلْتُ الْمَشَاهِدَةَ

لقد أشهد الله جميع خلقه على نفسه منذ البداية ولم يختلف عن تلك المشاهدة مخلوق سابق أو لاحق ، ولو لا هذه المشاهدة لما استطاع إنسان أن يستوعب قضية الإيمان بالغيب وفي قمتها الإيمان بوجود الله .. لماذا ؟ لأن العقل الإنساني لا يمكنه إدراك مدلول الأسماء المجردة إلا بالرؤيا .

إنك لن تعرف معنى الجبل إلا إذا رأيته أو صعدته .  
ولا تعرف معنى البحيرة إلا إذا شهدتها أو رأيت صورة لها .  
والله سبحانه لم يشهده إنسان ولا يتسع له عقل . ومع ذلك فإنك حين يذكر اسم الله ، فإنك لا تجد صعوبة في إدراك المعنى ، وأنه تلك القوة الكبرى التي خلقت وأوجدت وأعطت ورزقت . وحين تتعبد لله تحس بالصفاء يملأ قلبك . هذا كله يعني أن الله أشهادنا على نفسه في عالم الذر عند خلق آدم .  
وأننا نعرف أنه موجود ومُوجَدٌ كل شيء . وهذا ما نسميه الفطرة الإيمانية .

إننا نولد وفيينا فطرة الإيمان التي تملأ نفوسنا وقلوبنا .  
فتتجذبنا إلى الخالق الأعلى . وفطرة الإيمان هذه موجود في كل مولود يخبرنا عنها رسول الله صلى الله عليه وسلم بقوله :

« كل مولود يولد على الفطرة فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه » ( أي يجعلانه مجوسيا ) .

## صور الخلق



نعود بعد ذلك إلى صور الخلق من الله تعالى وهي أربع :

خلق بدون ذكر وأنثى أي من الله سبحانه وتعالى مباشرة بدون الأسباب . وهذا هو خلق آدم .

وخلق من ذكر .. إذ أنثى وهذا هو خلق حواء . خلقت من ضلع آدم . كما أخبرنا بذلك القرآن الكريم في قول الحق تبارك وتعالى :

﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ قَوْمَ رَبِّكُمْ لَذِي خَلَقَكُمْ مِّنْ تَقْسِيرٍ وَحْدَةٍ  
وَخَلَقَ مِنْهُمَا زَوْجَهَا﴾

(من الآية الأولى من سورة النساء)

وخلق من ذكر وأنثى وهو الذي يتم بمشيئة الله سبحانه وتعالى وبالأسباب .

والأسباب هنا هي وجود الذكر والأثني . ولكن طلاقة قدرة الله سبحانه وتعالى . شاءت ألا تجعل الأسباب تعمل وحدتها . بل هي تعمل بإرادة المسبب . ولذلك قد يتزوج الرجل والمرأة .. وتتوافر الأسباب التي توجد الإنجاب ، ومع ذلك لا يحدث ولا تأتي ذرية . لأن مشيئة الله فوق الأسباب . واقرأ

قوله سبحانه :

﴿ لِلَّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ هُنَّا بِمِنْ يَشَاءُ إِنَّمَا وَيَهْبُطُ لِمَنْ يَشَاءُ الْذُكُورُ ⑭ أَوْ يُنَزِّهُ جَهَنَّمْ دُكَرَانًا وَإِنَّمَا يَجْعَلُ مَنْ يَشَاءُ عَقِيقًا إِنَّهُ عَلِيمٌ قَدِيرٌ ⑮ ﴾

(سورة الشورى)

حتى نعلم أنه حتى مع وجود الأسباب المتمثلة في الذكر والأنثى لا يحدث التكاثر إلا بالمشيئة الإلهية وبطلاقة قدرة الله فيجتمع الذكر والأنثى ولا يتم الإنجاب . لأنه ليس عملية ميكانيكية بشرية الأسباب . ولكن فوق كل الأسباب تعلو مشيئة المسبب .

واستكملاً لصور الخلق تأتي الصورة الرابعة وهي خلق عيسى عليه السلام بن مرريم من أنثى بدون ذكر . لتسنم به معجزات الخلق الأربع . ليصبح الخلق بدون ذكر وأنثى ، ومن ذكر دون أنثى ، ومن اجتماع الإثنين . ومن أنثى دون ذكر .

هذه هي صور الخلق .

الله سبحانه وتعالى أوجد مرحلتين في خلقه هما الموت والحياة . فالحياة خلق لله سبحانه وتعالى . وكذلك الموت خلق لله .

يقول الحق سبحانه وتعالى :

﴿الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبُوئُكُمْ أَخْسَنَ عَمَلاً﴾

( من الآية ٢ سورة الملك )

إن كل مرحلة من هاتين المراحلتين : الموت أو الحياة . لها قوانينها التي تحكمها . ونحن لا نعرف من هذه القوانين إلا ما أخبرنا به الله تبارك وتعالى وهو أقل القليل . ولكتنا - مع ذلك - نحكم بأقل القليل هذا حكماً عاماً !

وبعض الناس يجزم أنه ليس هناك في الكون إلا ما نراه في حياة اليقظة ، مع أن هذا الشخص الذي يقول هذا الكلام يتوقف ويرد إلى الحياة كل يوم ، ويتنقل من قانون إلى قانون في ثانية ، ودون أن يدرى . يقول الحق تبارك وتعالى :

﴿الَّهُ يَنْهَا الْأَنْفُسَ حَيْنَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُوتْ فِي مَنَامِهَا فَتُنَاهِي إِلَيْهَا الْمَوْتُ وَرُسِّلَ الْأُخْرَى إِلَى أَجَلٍ مُّسَمٍّ﴾

( من الآية ٤٣ سورة الزمر )

## الموت والحياة .. قوانين



الإنسان عندما ينام ينتقل من قانون إلى قانون . فهو في حالة اليقظة ، تحكمه قوانين محددة .. إنه يرى الأشياء المادية . ويعنى في حركة الحياة بعقله . ذلك هو العالم المشاهد للإنسان . العالم الذى نعرفه جيما . وتشترك فيه البشرية كلها . لكن عندما ننام .. نصبح في عالم آخر ، لا يخضع للعقل ولا للمنطق ولا لمشاهد الدنيا . فنحن نخرج من الزمن . فلا يحس الإنسان بالوقت وهو نائم . لذلك إذا لم يلتجأ إلى آلات قياس الوقت أو إلى الظواهر الطبيعية ، كأن يكون قد نام نهاراً ثم أظلمت الدنيا ، أو نام ليلاً ثم جاء ضوء الشمس . لو لم يلتجأ إلى هذه الأشياء ، فإنه لا يعرف الوقت الذي قضاه في النوم .

فالنوم يجعل الإنسان خارجاً عن نطاق هذه الدنيا لا يحس بها ولا يعرف شيئاً عنها ، منفصل تماماً ، وكما هو منفصل عن أحداث الدنيا ، فإنه أيضاً منفصل عن قوانينها . إنه يرى - في الأحلام - وعيشه مغمضتان ، ويجرى وقدماه فوق السرير لا تتحركان . ويسقط من فوق جبل عالٌ فلا يصاب بشيء ، ويرى نفسه وهو يطير في الهواء أو تخسف به الأرض . ويحس وهو نائم ، فقد يبكي وقد يضحك ، وقد يأتيه كابوس يجعله يصدر أصواتاً مزعجة . أو يقوم من نومه فزعاً .

إنه أثناء النوم لا يخضع لقوانين العقل ولا المنطق ولا القوانين التي تحكمنا في عالم المشاهدة . فإذا قلت لإنسان مثلاً أنك ذهبت إلى أمريكا وعدت عشرين مرة في ليلة واحدة ، هل يملأ أنك يكذبك ؟ الجواب لا . وإذا قلت له أنك في منامك قد تحدثت إلى فلان وفلان اللذين انتقلا إلى رحمة الله منذ فترة طويلة ، أيمكن أن يكذبك ؟ الجواب لا .



## ما هي قوانين النوم



إن الإنسان في فترات نومه - كما قلنا - يخضع لقوانين لا يمكن أن يصل إليها العلم لقد اتفق الناس على إخراج ما يراه الإنسان وهو نائم من قوانين الجدل . فلا يناقشك إنسان فيها منها إشتطرت ومهما توغلت في دائرة اللا معقول .

لقد حاولت المدارس النفسية المختلفة أن تجد تفسيراً لما يراه الإنسان وهو نائم ، ولكنها فشلت جيئعا رغم كل ما يقال عن علم النفس . فكل ما أتي به - هذا العلم - في هذا الشأن ما هو إلا مجرد تخمينات وظن لا يصل إلى الحقيقة .

إن العلم يقول : إن أقصى مدة يشتعل فيها العقل أثناء النوم تساوى سبع عشرة ثانية .. ومع ذلك فإن الإنسان يرى أحلاما - لكنه يرويها - قد يحتاج إلى ساعة أو أكثر .

هذا الانتقال من قانون إلى قانون يحدث لكل منا . والله سبحانه وتعالى رحمة بعقول عباده أراد أن يعلموا أن الإنسان حين ينام . ينتقل إلى عالم الموت وعند اليقظة يرد الله سبحانه وتعالى روحه إليه . لماذا ؟ حتى يعرف الإنسان أنه من الممكن أن ينتقل من قانون إلى قانون . فإذا قيل لإنسان أنه في الآخرة سيخلد . نعلم أنه سوف يخضع لقوانين أخرى . ولا نتعجب !

كيف يمكن للإنسان أن يخلد ؟ لأن هذه حياة لها قوانينها التي تسرى على الإنسان .

إذن إنتقال كل منا من قانون إلى قانون آخر . يتم كل ليلة . ودون أن نشعر . ثم نعود بعد ذلك بقدرة الله تعالى إلى القانون الأول الذي يحكمنا ساعة اليقظة . ثم ننام فتنتقل إلى قانون آخر .

ولا أعتقد أن أحداً من الذين يَدْعُون العلم ، يستطيع أن يخبرنا ما هي القوانين التي يخضع لها الإنسان ساعة النوم ، ولا كيف يرى وهو مغمض العينين ؟ ويجرى وقدماه لا تتحركان . ويسافر ولم يبارح مكانه ؟ !

إذن هناك ملكات أخرى في الإنسان لا نعرفها هي التي تعمل أثناء النوم . وهناك قوانين لا نعرفها يتنتقل الإنسان خلاها في رحلة العمر .



## بدايات الحياة



لقد حاول كثير من العلماء أن يصورو لنا بدايات الحياة تصويرات مختلفة ، بأنها بدأت بالخلق ذي الخلية الواحدة . ثم انقسمت الخلية وتطورت إلى آخر ما يقولون .

ونقول لهؤلاء : إننا لا نأخذ الحياة إلا عن خالقنا . فخالق الشيء هو الذي يستطيع أن يخبرنا عنه . والله سبحانه وتعالى - وهو الذي خلق - أخبرنا أنه خلق الإنسان من طين الأرض . ولقد استطاع العلم الحديث الذي كشفه الله خلقه أن يثبت أن هذا الطين مكون من ثمانية عشر عنصراً . وجدوها كلها في جسد الإنسان .

وقد تتفاوت نسب هذه العناصر .. فتجد في بعض الأجسام الحديد أقل أو المغنيسيوم أقل ، أو الكالسيوم مثلا ، وعندما يتبعن للإنسان ذلك - بوسائل التحليل الحديثة - يذهب إلى الطبيب فيعطيه من العلاج ما يعوض به ذلك النقص في عناصره . ولكن العناصر - الثمانية عشرة - تبقى كما هي ثمانية عشر عنصراً في كل جسد .

الله سبحانه وتعالى أخبرنا أنه خلق الإنسان من طين ، ومن صلصال من حما مسنون .

وذلك في قوله تبارك وتعالى :

﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي خَالقُ بَشَرًا مِنْ طِينٍ ﴾<sup>٧١</sup>

( سورة ص )

وقوله تعالى :

﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي خَالقُ بَشَرًا مِنْ صَلْصَلٍ مِنْ حَمِيمٍ أَسْنَوْنِ ﴾<sup>٧٢</sup> فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ ﴾<sup>٧٣</sup>

( سورة الحجر )

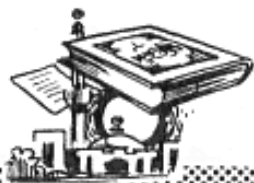
وهكذا حدد لنا الله سبحانه وتعالى عناصر جسد الإنسان ومراحل الخلق . والله سبحانه رحيم بعقولنا ، لذلك عندما تأق قضية غيبية يعطينا من المظاهر المشهودة ما يقرب المعنى إلى عقولنا .

نحن لم نشهد الخلق ، ولكننا نشهد كل يوم الموت . ذلك أمر مشهود لدينا . ونقض أي شيء عكس بنائه . فأنت حين تبني عمارة مثلاً تبدأ بالدور الأول حتى الدور الأخير ، وحين تهدمها تبدأ بالدور الأخير ، وحين تذهب إلى الإسكندرية . فإن آخر ما نصل إليه هو الإسكندرية . فإذا أردت أن تعود ، فإن أول ما تغادره هو مدينة الإسكندرية . إذن الموت عكس الحياة لأنه نقض لها .

إن آخر ما دخل في الإنسان - كما أخبرنا الله تعالى - هو الروح . وهي أيضا أول ما تغادر الجسد ، ثم بعد ذلك يتصلب الإنسان فيصبح كالحمة المسنون متصلبا . ثم يتعرّف الجسد فيصبح كالصلصال ، ثم ينفصل الماء عن الطين ، الماء ينزل إلى الأرض . والطين يصبح ترابا . هذه هي الحقيقة التي ذكرها القرآن الكريم : والتي يأكّل الموت شاهدا عليها .

الإنسان يريد أن يعرف ما هو الموت ؟ نقول له إعرف أولا ما هي الحياة . فالذى يعطى الحياة للجسد هو الروح . والروح مخلوق في داخلك . ولكنها غريب عنك . أنت لا تعرف الروح بعيتها أو بشكلها وإنما تعرفها بآثارها . لأنها هي التي تعطيك الحس وتعطيك الحياة .





## عطاء الحياة في الروح

ولكن أين هي الروح ؟ هل هي في عقلك الذي يفكر ؟ أم في يدك التي تبطش بها ؟ أم في قلبك الذي ينبض بالحياة ؟ أم في قدمك التي تمشي بها ؟

أين هي وما شكلها ؟ لا أحد يعرف .

فإذا كنت لا تعرف سر مخلوق من مخلوقات الله يعيش في جسده .. فهل تستطيع أن تعرف سر الخلق كله ؟ هذا مستحيل ..

إننا نرجو أن تحل المشكلة أولاً في نفسك وفي ذاتك ، قبل أن تصدر حكماً على البشرية كلها . ولكنك إذا كنت قد فشلت في أن تعرف سرًا من أسرار خلق الله وضعه في جسده ، فهل تستطيع أن تعرف أسرار الله في كونه ؟ الجواب هو لن تستطيع . ولكن الإنسان يكابر ويحاول أن يفت فيها لا يدخل في اختصاصات العقل البشري .

إن العقل البشري له حدود . ومهمته أن يختار بين البدائل في الحياة ، وأن يميز بين الخبيث والطيب . إنه أداة الاختيار التي يميز بها الإنسان لأنه خلق مختارا . هذا العقل لا يستطيع الإنسان أن يتجاوز به ما جعله الله غيباً .

## **الوجود .. وإدراك الوجود**



لقد أتعب الفلاسفة عقولهم في محاولة الوصول إلى ما وراء المادة . ولكنهم لم يتوقفوا لحظة واحدة ليتساءلوا من الذي قال لهم إن هناك شيئاً فوق المادة . فطراة الإنسان الإيمانية قالت هذا . لأنها تعرف وتحس أن هناك أشياء وراء المادة . ولكن هل يمكن الوصول إليها بالعقل البشري ؟

الجواب لا . إلا إذا أراد الله تعالى أن يكشف خلقه سرًا من أسرار كونه . لأن الله تعالى يكشف خلقه في كل جيل سرًا من أسرار هذا الكون لم تكن البشرية تعرفه . فإذا صادف هذا السر عالم يبحث عنه .. كشفه الله له وإذا لم يصادفه عالم .. كشفه الله لنا بما نسميه نحن قانون المصادفة .. وقانون المصادفة هذا قانون خيالي لا وجود له إلا في عقل البشر .

إن هذا الكون بأقداره وأحداثه الصغيرة والكبيرة مرتب من الله تعالى حدثاً وراء حدث لا يغيب عن علمه شيء مهما صغر . ولا يقع في كونه شيء إلا بإذنه . بل إنه من العظمة أن الله سبحانه وتعالى سجل كل أحداث الكون من بداية الخلق إلى يوم القيمة . في كتاب من قبل أن يتم الخلق . وإنقرأ قوله سبحانه في كتابه الكريم :

﴿مَا أَصَابَ مِنْ مُّصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ  
 قَبْلِ أَنْ تُرَأَهَا﴾

( من الآية ٢٢ سورة الحديد )

وقوله تعالى :

﴿وَعِنْهُ مَفَاتِحُ الْعِيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ رَعِيْمٌ مَا فِي الْبَرِّ وَالْحَرَقِ  
 وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٌ فِي ظُلْمَتِ الْأَرْضِ وَلَا  
 رُطْبٌ وَلَا يَأْسٌ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ ﴾

( سورة الأنعام )

وكون الله سبحانه وتعالى سجل كل أحداث الكون ، فمعنى ذلك أنه لا يوجد شيء اسمه المصادفة . ولكن كل شيء يتم بترتيب دقيق . وبنظام بديع . ولذلك فلا شيء يحدث بالمصادفة . إنما نحن - لأننا عجزنا عن إدراك أسرار الوجود - نطلق على الأحداث أنها تم بطريق المصادفة .

حقيقة أن الله سبحانه وتعالى يكشف للعقل من أسرار الكون بالتدريج مما لم نكن نعرفه ، ولكنه كان موجودا قبل أن نعرفه ، ولذلك فإن هناك فرقا بين الوجود . وبين إدراك الوجود . فملائين الأشياء موجودة حولنا تؤدي مهمتها في الحياة . ولكننا - وإن كنا نستفغ بها - لا ندرك وجودها . لقد شاء الله تعالى أن يعلمنا أن هناك ملائين الأشياء تؤدي وظيفتها في الكون وإن لم نكن نعرفها ، وأن عدم علمنا بها لا يعني أنها غير موجودة .

ونوجز ما فصلناه في هذا الفصل فنقول : إن الله سبحانه وتعالى . جعل الحياة من ذكر وأثنى . فمن كل شيء خلق الله زوجين . وأن التكاثر لا يتم بنوع واحد . وإنما يتم بالنوعين . وأن طلاقة القدرة لا تقيدها الأسباب .

ثم بينما أن الحياة سلسلة متصلة منذ آدم إلى يوم القيمة . تنتقل من إنسان حي إلى إنسان حي . فإذا أدركها الموت توقفت .

ثم بينما أن الإنسان لا يمكن أن يصل إلى سر الحياة أو بداية الخلق وكيف تم . لأنه لم يشهد هذا . وإذا كان الإنسان قد فشل في أن يعرف سرا من أسرار جسده - وهو الروح - فكيف يريد أن يعرف السر في خلق الكون كله .

إن الله سبحانه وتعالى لم يجعل العقل أداة لمعرفة سر الحياة . بل أن العقل يتذمر في آيات الله في كونه . ليعلم يقيناً أن الله تعالى هو الذي خلق هذا الكون . فإذا جاءه رسول يحمل منهج الله . فكان من الواجب أن يستقبل هذا الرسول بالإيمان . ولكن استقبله بالكفر والعياذ بالله .

ونحن حين نريد أن نعرف سر الحياة وسر الموت فلا بد أن نأخذ ذلك عن الله الذي خلق الموت والحياة . وأننا في كل يوم ننتقل من الحياة إلى الموت عندما ننام ، ومن الموت إلى الحياة عندما نستيقظ . ولكننا لا نلتفت إلى ذلك لغفلتنا وقصورنا .

وأن الإنسان يخضع على الأقل لقوانين في حياته . قانون  
البيضة وقانون النوم .

ولكن ما هي الحياة؟ هذا ما سوف نتناوله - بإذن الله  
وعونه - في الفصل التالي .



## **الفصل الثاني**

---



**ما هي الحياة؟**

---

فِي مَحَاوِلَتِنَا لِمَعْرِفَةِ مَعْنَى الْحَيَاةِ . . . يُجَبُ أَنْ  
نَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ سَبَّحَهُ وَتَعَالَى لَمْ يَقْصُرْ الْحَيَاةَ  
عَلَى الْإِنْسَانِ وَالْجَاهَنَّمَ ، بَلْ إِنَّ الْحَيَاةَ  
تَمَتدُّ فِي كُلِّ رِقْعَةٍ فِي هَذَا الْكَوْنِ . نَحْنُ نَأْخُذُ  
الْحَيَاةَ عَلَى أَنْهَا الْحُسْنَ وَالْحُرْكَةِ . . . وَالْحَقْيِقَةُ  
أَنَّ الْحَيَاةَ هِيَ أَنْ يَؤْدِي كُلُّ شَيْءٍ مَهْمَتَهُ فِي  
هَذَا الْكَوْنِ . . .

نَحْنُ نَقُولُ إِنَّ الْإِنْسَانَ حَيٌّ لَأَنَّهُ يَتَحَرَّكُ وَيَمْشِي وَيَتَكَلَّمُ .  
وَنَقُولُ إِنَّ الْحَيْوَانَ حَيٌّ لَأَنَّهُ يَتَحَرَّكُ وَفِيهِ حُسْنٌ . وَنَقُولُ إِنَّ  
الْبَنَاتَ حَيٌّ لَأَنَّهُ يَتَنَفَّسُ . أَمَّا بَاقِي الْكَوْنِ فَنَحْنُ نَعْتَقِدُ أَنَّهُ غَيْرَ  
حَيٌّ . وَهَذَا غَيْرُ صَحِيحٍ . كَيْفَ؟!

إِنَّ مَفْهُومَ الْحَيَاةِ فِي هَذَا الْكَوْنِ يَخْتَلِفُ عَنْ مَفْهُومِنَا تَامًا .  
فَأَجْنَاسُ الْكَوْنِ أَرْبَعَةٌ : هِيَ الْجَهَادُ وَالْبَنَاتُ وَالْحَيْوَانُ  
وَالْإِنْسَانُ . وَكُلُّ جِنْسٍ مِنْ هَذِهِ الْأَجْنَاسِ يَخْدُمُ الْآخَرَ .  
وَيَتَوَقَّفُ عَنْدَ خَصَائِصِهِ .

فَالْجَهَادُ - عَلَى سَبِيلِ الْمَثَالِ - يَخْدُمُ الْبَنَاتَ وَالْحَيْوَانَ  
وَالْإِنْسَانَ . وَآخِرُ خَصَائِصِهِ هِيَ النَّمُوُّ ، إِنَّ هَذَا تَجَدُّدَهُ فِي  
الشَّعْبِ الْمَرْجَانِيِّ فِي الْبَحَارِ ، إِنَّهَا تَنْمُو رَغْمَ أَنَّ الْجَهَادَ لَيْسَ لَهُ  
صَفَةُ النَّمُوِّ . وَلَكِنْ كُلُّ جِنْسٍ مِنْ أَجْنَاسِ الْكَوْنِ ، لَهُ تَرْقِيَاتٌ  
تَتَوَقَّفُ وَتَتَنْتَهِي عَنْدَ بَدَائِيَّةِ خَصَائِصِ الْجِنْسِ الْآخَرِ التَّالِيِّ لَهُ .  
الْجَهَادُ يَتَوَقَّفُ فِي رَقْيِهِ عَنْدَ خَصَائِصِ النَّمُوِّ ، وَهَذِهِ أَوْلَى خَاصِيَّةٍ  
بِالنِّسْبَةِ لِلْبَنَاتِ . فَالْبَنَاتُ يَبْدُأُ بِالنَّمُوِّ وَيَتَوَقَّفُ عَنْدَ الْحُسْنِ .

فيوجد نبات يحس . مثل (الست المستحية) كما يسميهها أولاد البلد . وهي زهرة إذا اقتربت منها بإصبعك ضمت أوراقها .

والحيوان يبدأ بالحس ويرتفع فيه حتى مبادئ العقل ، التي تتكون فيه غريزيا . فنجد أن بعض أنواع القردة الراقية ، تستطيع أن تقلد الإنسان ولكن بلا فهم ولا توريث .

إن في استطاعة الإنسان أن يدرّب الحيوان على القيام بالألعاب فيها نوع من الفكر البدائي ، ولكن هذه المهارات - بالنسبة للحيوانات - لا تورث . يعني أن القرد الذي تعلم القفز من فوق الحواجز ، لا يلد قرداً يفعل ذلك دون تدريب ، مما يؤكد لنا أن كل الأفعال التي تقوم بها الحيوانات المدربة ، إنما هي أشياء مهارية ، اكتسابيه فردية .

يأق بعد ذلك الإنسان الذي هو سيد هذا الكون الذي ميزه الله سبحانه وتعالى بالعقل . ليتدبر في كون الله . ويعقل آيات الله ويتبع منهجه سبحانه وتعالى .

نحن ننظر إلى الجماد على أنه ليس فيه حياة وحركة ، ولا نلتفت إلى أن مهمته في الحياة تقتضي ذلك . إننا إذا تدبرنا قول الحق تبارك وتعالى في كتابه العزيز الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه :

﴿كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلَّا وَجْهَهُ﴾

( من الآية ٨٨ سورة القصص )

ندرك عن يقين أن كل ما يطلق عليه شيء في هذا الكون سيهلك يوم ينفع في الصور . ومادام الله سبحانه قال ( كل شيء ) سيصبح هالكا . إذن ( فكل شيء ) فيه حياة . لأن الها لا ك - كما قلنا - هو عكس الحياة أو مقابلا لها . وإنقاً قوله سبحانه .

﴿إِنَّمَا يُهْلِكُ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيْتِهِ وَيُحْيِي مَنْ حَيَّ عَنْ بَيْتِهِ﴾

( من الآية ٤٢ سورة الأنفال )

إن هذه الآية الكريمة تدلنا على أن الها لا ك مقابل للحياة . فإذا قال الله سبحانه وتعالى : « كل شيء هالك » فمعنى ذلك أن ( كل شيء ) كان حيا سوف يهلك إلا وجه الله سبحانه .



نحن نتحدث عن الحياة على أساس أنها حس وحركة . لأننا نقيس ذلك على أنفسنا نحن . لكن يجب أن تقاس (الحياة) على أساس مهمة كل شيء في هذا الكون . فالجهاد له حياة تناصبه . والنبات له حياة تناصبه . والحيوان له حياة تناصبه . لكنى تبقى حقيقة لا لبس فيها ولا جدال .. هي أن هذه الأشياء مسبحة لله سبحانه وتعالى وذلك مصداقاً لقوله تعالى :

﴿ وَمَا مِنْ دَابٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا طَائِرٌ يَطِيرُ بِحَنَاحِيهِ إِلَّا أَمْسَأْتُمْ أَنْشَأْتُكُمْ مَا فَرَّطْتُنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ ثُمَّ إِلَيْ رَبِّهِمْ يُحَشِّرُونَ ﴾ ⑤

( سورة الانعام )

وقوله سبحانه :

﴿ وَإِنْ قَنْ شَيْءٌ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَا كِنْ لَا يَفْعَلُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾

( من الآية ٤٤ سورة الإسراء )

ولنبدأ بالجهاد .. إن له حياته التي تلائم مهمته . وإن كنا لا نفهمها . إننا نرى الجهاد أمامنا مساكنا لا يتحرك . ولكن هل هذه حقيقته ؟ !

لقد كانوا - ونحن في المدرسة - يعلموننا كيف نغнуть الحديد أي نجعل منه مغناطيساً . وكنا نأق بأنبوبية فيها برادة الحديد ثم

ناق بمحنطيس ونمر عليها في اتجاه واحد . فنجد أن البرادة قد غيرت حركتها وانتظمت صفا واحداً وأصبحت ممحنطة . هذه العملية التي تحركت فيها جزئيات الحديد تتم في كل قضيب حديد نمر عليه بمحنطيس في إتجاه واحد . هذه العملية البسيطة التي لاحظناها في (برادة الحديد) هي نفسها التي تحدث عندما نمرز ممحنطيسا على قضيب من حديد وإن كنا لا نلاحظها بسبب كثرة الحديد وتماسكها .



## الجَمَادُ يَبْكِي .. وَيَسْمَعُ وَيَتَكَلَّمُ

إذن هناك حركة في الجماد لا تلحظها العين ولا نعرف عنها شيئاً . ولكنها تتم ليوئي الجماد مهمته في الحياة ككائن حي وليس كجماد ميت . نحن نقول إن الجماد لا حياة فيه . ولكن هذا الجماد الذي ندعى أنه لا حياة فيه . له عواطف ولكننا لا نعرفها . وإنفراً قول الحق . سبحانه وتعالى :

﴿فَبَأْكَلُّ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَالْأَرْضُ وَمَا كَانُوا مُنْظَرِينَ ﴾ (٦)

( سورة الدخان )

إن الأرض والسماء لها عواطف . وهمما تبكيان وربما تضحكان . وإن كنا لا ندرك ذلك ونظن أنها جامدة لا تحس ولا تبكي . والأرض والسماء لها آذان يسمعان كلام الله ويفهمانه ويردان عليه . كما يخبرنا بذلك رب العزة سبحانه وتعالى في كتابه العزيز :

﴿ثُمَّ أَسْنَوَهُ إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَاتَلَهَا وَلِلأَرْضِ  
آتَيْتَهَا طُوعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتْ أَنِّي نَاطِقَةٌ بِعِيْنَ ﴾ (١١)

( سورة فصلت )

لقد توجه الله بكلامه إلى السماء والأرض ففهمتا مراده عز وجل وتكلمتا بلغة لا يعلمها إلا الله ، وإذا كان الأمر

كذلك .. فلا يحق لنا أن نقول الأرض صماء والسماء كذلك .  
بل إن الأرض لها ما يشبه الأذن تسمع بها وتستجيب . واقرأ  
قوله تعالى :

﴿إِذَا السَّمَاءُ انشَقَتْ ① وَأَذْنَتْ لِرِبَّهَا وَحْقَتْ ② وَإِذَا الْأَرْضُ  
مُدَّثٌ ③ وَأَلْقَتْ مَا فِيهَا وَنَحْلَتْ ④ وَأَذْنَتْ لِرِبِّهَا وَحْقَتْ ⑤﴾

( سورة الانشقاق )

ما معنى أذنت ؟

معناها أنها سمعت بأذنها . أى أن السماء لها أذن تسمع  
بها . والأرض لها أذن تسمع بها . فإذا قال الله لها سمعنا  
وأجابنا . كل هذا لا نعلم عنه نحن شيئاً .

كذلك بين الله لنا أن في هذا الجحاد عاطفة وخشية الله أكثر  
من عاطفة وخشية قلب الإنسان . يقول الله سبحانه :

﴿ثُمَّ قَسْتُ قُلُوبَكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِيَ كَالْجَارَةُ أَوْ أَشَدُّ  
قَسْوَةً وَإِنَّ مِنَ الْجَارَةِ لَمَا يَنْفَعُ رُمِّنَهُ الْأَنْهَرُ وَإِنَّ مِنْهَا مَا  
يَشْقَقُ فِي حَرْجٍ وَمِنْهُ الْأَذَلُّ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يُهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ﴾

( من الآية ٧٤ سورة البقرة )

وهكذا نرى أن للجهاد ألوانا من الحياة ذكر بعضها في القرآن الكريم ، وكنا لا نعرف عنها شيئا . وجاء بعضها في أحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الحصى وهو يسبح بين يديه . وكانت الجبال تسبح مع داود عليه السلام . وفي ذلك يقول القرآن الكريم :

﴿ وَسَخَّرَ لَنَا مَعَ دَاؤِدَ الْجَبَالَ يُسْخَنَ وَالظَّيرَ وَكَنَافِعَيْنَ ﴾

( من الآية ٧٩ سورة الانبياء )





## والنبات أيضا

وإذا انتقلنا من الجماد إلى النبات نجد أن فيه حياة . وأنه مسبح ذاكر لله . وقصة جذع النخلة الذي كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يخطب وظهيره مستند إليه قصة مشهورة عندما جعلوا له منبرا . لقد أصدر هذا الجذع أنيانا حزنا على فراق النبي صلى الله عليه وسلم له . إن هذا يدل على إحساس وشعور للنبات وإن كنا لا نعرف لغته . والنخلة التي قبلت يد رسول الله صلى الله عليه وسلم هي إحدى معجزاته العديدة ..

إن ذلك يعطينا صورة للحياة عند النبات لا نعرفها . فنحن نعرف أن للنبات ثواباً . ولكن أيضاً فيه اختيار إلهي مخلوق فيه . ذلك أن النبات يأخذ الماء من التربة في شعيرات صغيرة فيها يسمونه (الضغط الإسموزي ) ، مما يجعل الماء يصعد في هذه الشعيرات .

ولقد قمنا بهذه التجربة ونحن في المدارس . عندما أتوا لنا بأنابيب شعرية . ووضعوها في إناء مملوء بالماء . فصعد الماء في الأنابيب الشعرية بواسطة الضغط الإسموزي . وقالوا إن النبات يتغذى بهذه الطريقة . ولكنهم نسوا شيئاً .. فلو أن النبات يتغذى بهذه الطريقة لما وجدت ثمار مختلفة مادام الماء واحداً والأرض واحدة . ولكن الله سبحانه وتعالى أعطى النبات فوق خاصية النوع .. خاصية الإختيار . لذلك نجد

أن كل شجرة تختار من الأرض العناصر التي تناسب نوعها وثمرتها .

إن هذه الشجرة تختار من العناصر ما يوفر لثمرتها الحلاوة واللون والرائحة الجذابة المميزة . مثل شجرة التفاح . بينما بجوارها شجرة الخنبل . تختار ما يجعلها شديدة المرارة جامدة . ذا لون مميز . وبجانبها شجرة الفلفل ، تختار ما يجعلها حريفة ذات طعم خاص . كل هذا يسقى بماء واحد . ولكن الحياة التي خلقها الله سبحانه وتعالى في النبات . تجعل كل نوع من الشجر يختار من عناصر الأرض ما يناسبه . واقرأ قوله تعالى :

﴿ وَفِي الْأَرْضِ قِطْعٌ مُتَجْوِرٌ وَرَّاءَ أَغْنِيٍّ وَزَرْعٌ  
وَنَخِيلٌ صَنْوَانٌ وَغَيْرُ صَنْوَانٍ يُسْقَى مَاءً وَحِدَّ وَنُفَصِّلُ بَعْضَهَا  
عَلَى بَعْضٍ فِي الْأَكْلِ ﴾

( من الآية ٤ سورة الرعد )

هذه بعض ألوان الحياة في النبات التي لا نلتفت إليها .  
حس وحركة و اختيار وأداء لمهمتها .

## **النملة تتكلم .. والمهدد يعلم ؟**

إننا إذا انتقلنا بعد ذلك إلى الحشرات نجد أن لها نظاماً دقيقة وأن لها لغة تتفاهم بها مع جنسها .. ألم تقل النملة عندما رأت جنود سليمان :

﴿يَا إِبْرَاهِيمَ النَّلَادُخُلُوا مَسِكَنَكُمْ لَا يَحْطِمُنَّكُمْ سَلِيمَانٌ  
وَجَنُودُهُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ﴾

( من الآية ١٨ سورة النمل )

من الذي عرف النملة أن هذا سليمان ، وأن من معه هم جنوده ؟ ومن الذي أعلمها أنهم حين يطأون النمل سيحطمونه ويقتلونه دون أن يشعروا بذلك ؟ من الذي جعل النملة تدرك ذلك ، وبأى عقل أدركت إلا أن تكون لها حياة لا نعرف عنها نحن شيئاً . وأشياء تدرك . ولكننا لا نفهمها ؟ !

إنك لو قرأت قصة المهدد وسليمان لأحسست بجميل العلم الذي يمكن أن يكون عند خلق الله من غير بني الإنسان . ماذا قال المهدد لسليمان ؟ ! يقول الله تبارك وتعالى :

أَحَاطَتِ الْأَرْضُ بِهِ وَجَنَّكُمْ مِنْ سَبَاعِ بَنَائِيَقِينَ ⑩  
 إِنِّي وَجَدْتُ اثْرَاءً مُنْلَأً كُلَّهُمْ وَأَوْتَتِ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ وَهَا عَرَشُ عَظِيمٌ  
 ⑪ وَجَدْتُهُمْ أَوْقَمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَزَيْنَ لَهُمْ  
 الشَّيْطَانُ أَعْمَلَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ فَهُمْ لَا يَهْدَوْنَ ⑫

( سورة النمل )

ولنتدبر ما جاء في هذه الآيات . . لقد أعطى الله سليمان عليه السلام ملكاً لم يعطه لأحد من العالمين ، ومع ذلك فقد أحاط - سبحانه - المدهد بما لم يعرفه سليمان حتى يعلم سليمان أن الله سبحانه لا يقصر علمه على أحد ، وإن الإنسان إن علم شيئاً غابت عنه أشياء .

من الذي علم المدهد أن هذه المملكة تسمى مملكة سبا ، وأن هؤلاء القوم تحكمهم امرأة وأن لها عرشاً عظيماً ، وأنهم يسجدون للشمس من دون الله ، وأن ذلك من عمل الشيطان الذي زين لهم أعمالهم ؟ ! كل ذلك علم أعطاها الله تعالى للدهد بينما نحن نعتقد أن الطير لا علم لها . وأنها تجوب السماء بحثاً عن رزقها . وأن هذا هو كل عملها !

إن الله يطلعنا أن للنمل لغة يتكلم بها ، ولو فهمنا لعرفنا ما يقول . وأن المدهد له علم . ولو عرفنا أن نخاطبه لعرفنا الكثير مما هو غائب عنا . وأن كل هؤلاء يسبحون لله سبحانه وتعالى ! فالحياة لا تشمل الإنسان وحده . ولكنها تشمل أجناس الكون كله . وإن كنا لا نعرف عنها إلا قدرًا بسيطاً .

## حياة .. لكن لا نعرفها



إن هناك أحياء ولا نعرف عنهم شيئاً إلا ما أخبرنا الله تعالى به . فالملائكة مخلوقات من نور . لا نراها ولا نسمعها والجهن مخلوق من نار . لا نراه ولا نسمعه ، إلا إذا تشكل في شكل مادي . ويخبرنا الحق تبارك وتعالى في القرآن الكريم عن الشيطان بقوله :

﴿إِنَّهُرَبِّكُمْهُوَوَقِيلُهُمْمِنْحَيْثُلَا تَرَوْنَهُمْ﴾

( من الآية ٢٧ سورة الأعراف )

ونحن نتساءل : كيف يمكن أن نؤمن بحياة أشياء وأجناس لا نراها ؟

نقول : أن رؤية الإنسان للشيء ليست هي الوسيلة الوحيدة لإثبات وجوده ، بل إن هناك ما هو موجود ولكننا لا ندرك وجوده . فوجود الشيء لا يعتمد على إدراكنا لهذا الوجود ، ولذلك هيأ الله سبحانه وتعالى ما كشف لنا من علمه أشياءً أدركنا وجودها . ولم نكن ندركها في الماضي .

إنك إذا نظرت - على سبيل المثال - إلى قطرة الماء لا ترى شيئاً . ولكن ضع هذه قطرة تحت ميكروسkop ضخم ، تجد فيها حياة وأشياء تتحرك . انظر إلى قطرة الدم .. لن ترى

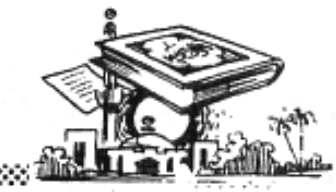
فيها شيئاً . ولكن إبعث بها إلى المعمل ، إنه سيعطيك عشرات الأشياء الموجودة بها مثل كرات الدم الحمراء والبيضاء والهيموجلوبين وغير ذلك . بل إن الميكروب الذي يدخل الجسم هو شيء في غاية الدقة ، نراه في الدم ونحدد نوعه .

والعلم الحديث أتاح لنا أن نعرف من أسرار السماء ما لم نكن نعرفه .. وفي كل يوم نكتشف أسراراً جديدة وكواكب ونجوماً كانت بالنسبة لنا مجهولة .. هل هذه الأشياء خلقت في اللحظة التي اكتشفناها فيها .. والجواب لا . بل كانت موجودة قبل ذلك تؤدي مهمتها في الكون .

والميكروبات التي أتاحت لنا الميكروس코بيات الحديثة رؤيتها وعدّها وتصنيفها كانت من قبل موجودة . وكانت تسبب الأمراض للناس . ولكن أحداً لم يكن يعلم عنها شيئاً . إلى أن ظهرت هذه الميكروبات التي تكبر مئات ألف المرات . فاكتشفنا أن هناك حياة هائلة لا نعرف عنها شيئاً . حياة فيها توالد وتکاثر ولهَا قوانينها . ولكنها من الدقة بحيث لا تراها مع أنها تدخل إلى جسدهك وتسبب لك الحمى وقد تقتلك .

إن أشعة الليزر مثلاً التي تحدد المسافات تحديداً دقيقاً . والتي نستخدمها الآن في الزراعة وفي الجراحة وفي أشياء كثيرة ، هذه الأشعة هل الإنسان هو الذي أوجدها في الكون ؟ بالطبع لا . ولكنها مخلوقة منذ الأزل وتؤدي مهمتها بدقة بينما لم نكتشفها إلا منذ سنوات قليلة .

## علم الله وعلم البشر



حين أراد سليمان عليه السلام أن ينقل عرش بلقيس بعد أن غادرت مملكتها في طريقها إلى سليمان . . ماذا قال لأعوانه من الجن والأنس ؟ قال كما يروى لنا القرآن الكريم :

﴿أَيُّهُمْ كَيْفَ يَأْتِينِي بِعَرْشِهِ أَقْبَلَ أَنْ يَأْتُونِي سُلَيْمَانٌ﴾

( من الآية ٣٨ سورة النمل )

لقد تسابقت الأجناس لإحضار عرش بلقيس لسليمان عليه السلام . سكت الإنسان لأنه من طين لا يملك خفة الحركة ولا سرعتها . والجن العادي سكت أيضا .. لكن الذي تكلم هو عفريت من الجن فماذا قال ؟ يروى القرآن هذه الواقعة بقوله تبارك وتعالى :

﴿قَالَ عَفْرَتٌ مِّنَ الْجِنِّ أَنَّاءِ إِنِّي بِهِ قَبِيلٌ أَنْ يَقُومَ مِنْ مَقَامِكَ﴾

( من الآية ٣٩ سورة النمل )

أى قبل أن يغادر سليمان مجلسه . كم يستغرق مجلس سليمان ؟ ساعة ساعتين ثلاثة . المهم قبل أن يقوم سليمان من مقامه سيجد العرش عنده . ولكن ماذا قال الذي عنده علم من الكتاب ؟

قال كما يحكي القرآن الكريم :

﴿أَنَّا إِلَيْكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدَ إِلَيْكَ طَرِفُكَ﴾

( من الآية ٤٠ سورة النحل )

و قبل أن يكمل جملته كان عرش بلقيس موجودا عند سليمان !

إذن هناك من العلم ما يجعل الإنسان قادرًا على أن ينقل شيئاً من مكان إلى آخر في ثوان . ولكن هذا العلم ليس متاحاً إلا لمن خصهم الله سبحانه وتعالى به . ومعنى أنه نقل العرش في ثوان .. إنه ناداه أو أصدر إليه الأمر فانتقل من قصر بلقيس في اليمن إلى مجلس سليمان في الشام !

إن هذا يدفعنا إلى أن نسلم بكل ما يأتينا الله سبحانه به من أشياء لا نراها . ولا ينبغي لنا أن ننكر وجودها ولا حياتها . لأننا لا ندركها .. لماذا ؟ لأن عندنا بالدليل القاطع مئات الأشياء التي لم نكن نراها ولم نكن ندرك وجودها . ثم أدركنا هذا الوجود . فإذا هي حقيقة ثابتة في الكون .

هناك كذلك حياة في أجسادنا . ونحن لا ندركها . أعضاء الجسم : اليد والقدم واللسان والجلد . وكل أعضاء أجسادنا لها حياة نحن نعتقد أنها مأخوذة منا . معنى أننا نأمرها فتطيع . القدم تأمرها بالسير إلى المسجد فتطيع . وتأمرها بالسير إلى الخمارة فتطيع . واليد تعين عاجزاً على عبور الطريق . وتبطش

بها وتقتل الناس وتعتدى عليهم . واللسان تقول الصدق  
فيطيعك . وتقول الكذب فيطيعك أيضا .

هذه الأعضاء أنت - في الظاهر - مسيطر عليها . تفعل لك  
ما تشاء . ولكن في الحقيقة أن لها حياتها الخاصة . فهي  
مسبحة ومؤمنة . ولها لغة تتكلم بها . هي مسخرة لك في  
الحياة الدنيا فقط . فإذا انتهت .. فلا سلطان لك عليها ..  
ففي الآخرة لا تأمر ولا تخضع لمشيتك ، بل تشهد عليك  
وتلعنك إن سخرتها فيها يغضب الله . واقرأ قول الحق سبحانه  
وتعالى :

﴿ حَتَّىٰ إِذَا مَاجَأُوهَا شَهَدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَرُهُمْ وَجُنُودُهُمْ  
إِنَّكُمْ لَا يَعْمَلُونَ ﴾ وَقَالُوا إِنَّهُمْ لَهُ شَهِيدُونَ ثُمَّ عَلَيْنَا قَالُوا  
أَنْطَقَنَا اللَّهُ الَّذِي أَنْطَقَ كُلَّ شَيْءٍ ﴾

( الآية ٢٠ و من الآية ٢١ سورة فصلت )

إن من أدنى فريضة الحج يتعجب للنشاط الذي يغمر  
الحجاج ، فرغم المشقة ورغم أنهم لا يحصلون على النوم فترة  
كافية . تجدهم في متنه النشاط ، بينما هم يفتقدون ذلك  
النشاط في بلادهم رغم ما يجدونه من راحة !!

نقول إن ذلك يحدث لأن هذه الأعضاء لا تريد أن تنام  
ولا تريد أن تستريح . بل تريد أن تظل ذاكرة عابدة لله .  
فأثناء أداء المشاعر لا يشغل الإنسان إلا ذكر الله . وهذه  
الأعضاء تتمنى لو أنها لم تغب عن الذكر بالنوم . حتى تظل

مسحة . بينما أعضاء الكافر العاصي تدفعه إلى النوم . حتى تستريح من معصيته .

قد يقول بعض الناس كيف يمكن لهذه الأعضاء الصماء أن تتكلم ؟ ونقول إن الآية الكريمة تقول :

﴿أَنطَقْنَا اللَّهُ الَّذِي أَنطَقَ كُلَّ شَيْءٍ﴾

(من الآية ٢١ سورة فصلت)

إذن كل ما يسمى «شيء» في الدنيا له لغة ينطقه الله بها فالكون كله مسبح لله سبحانه . وإذا تعجبت من أن جلدك ويديك وقدميك ولسانك تشهد عليك . وأن لها لغة ولها تمييز . نقول إن الله سبحانه وتعالى قد لفتنا إلى ذلك . إننا نجد أعضاء الجسد يعرف بعضها بعضاً معرفة يقينية بواسطة لغة خاصة أو شفرة خاصة . فإذا فقدت جزءاً من جلدك مثلاً . وأردت أن تعيشه بجزء من جلد إنسان آخر . فإن الجسد لا يقبله ويلفظه . بينما إذا جرحت أنت أو فقدت عدداً من خلاياك بسبب جرح عميق أو حرق . فإن جسده يعمل كله بمنتهى القوة لينسج نسيجاً جديداً من نفس نوع نسيجك القديم . لي在过渡期ك عما فقدت .

إذن فكل جسد يعرف أجزاءه جيداً . ويطرد الخلايا الغريبة عنه . ومعنى ذلك أن الله سبحانه وتعالى قد علمه كيف يميز بين خلاياه وخلايا جسد آخر .

## كل ما في الكون حى

ويمجاز نجمل ما فصلناه وهو أن كل شيء في هذا الكون حي . وكل شيء له حياة تناسب مهمته . فلا الجماد ميت ولا النبات ميت ولا الحيوان . ولكننا لا نفهم هذه الحياة . وأن الجماد له حس وشعور وأنه يبكي . وأنه إذا مات ابن آدم بكى عليه موضعان : موضع سجوده . وموضع صعود عمله . وأن الله سبحانه وتعالى أعطانا في القرآن أمثلة عن علم الأجناس الأخرى وحياتها . فالنملة علمت أن هذا سليمان . وأنه سيحطم النمل هو وجشه بأقدامهم .

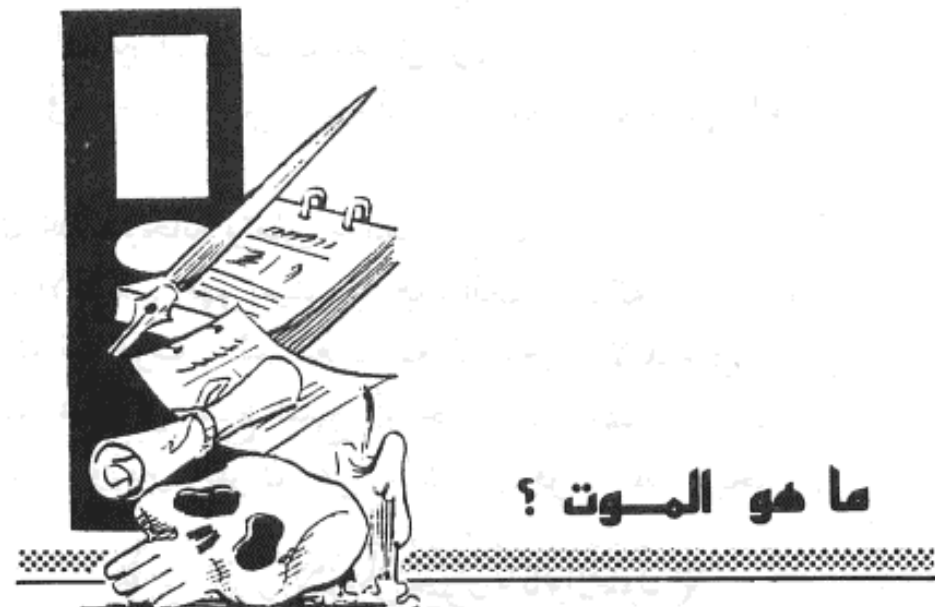
وأن الحياة موجودة في كل أجناس الكون .. ما نراه أمامنا جامداً لا يتحرك مثل صخور الجبال وحبات الرمال . وما نراه في أجناس الكون الأخرى التي لا نعلم عن حياتها شيئاً . وبينما الدليل أن هذه الأجناس لها مهمة تقوم بها في الكون .

كما بينا أن الوجود شيء وإدراك الوجود شيء آخر . فالحياة لا تقتصر على الإنسان . ولكنها تمتد إلى كل أجناس الكون .

ولكن هل هذه هي الحياة التي يريد لها الله سبحانه لنا . هي الحياة الدنيا .. أم أن هناك حياة أخرى غير هذه الحياة .. هي التي عناها رب العزة سبحانه وتعالى .. هذا ما سوف نتناوله - بإذن الله وعونه - في الفصل التالي .

## **الفصل الثالث**

---



قبل أن نبدأ في الحديث عن الموت .  
 لابد أن نقول إن الحياة عند الله ليست هي  
 الحياة الدنيا . بل إنها الحياة الآخرة . ذلك  
 أن الله سبحانه وتعالى عندما خلق الإنسان  
 ونفخ فيه من روحه . أعطاه الأبدية . بمعنى  
 أن كل من ولد وجاء إلى هذه الحياة سيبقى  
 خالداً مخلداً . إما في الجنة وإما في النار والعياذ بالله . حتى  
 الطفل الصغير الذي يموت وهو في أول العمر . سيعيش ويكون  
 خالداً في الجنة ، بل سيأخذ أبواه معه ويدخلهما الجنة .

إن الله سبحانه وتعالى عندما نفخ من روحه في الإنسان ،  
 أعطاه الأبدية . فهو يعيش في هذا الكون حياته الدنيا أياماً أو  
 سنوات ثم يموت ، ثم يبعث فيعيش الحياة الأبدية في الآخرة  
 حسب عمله في اتباع المنهج أو مخالفته .. فهو إما ينعم وإما  
 يعذب . ويعبر القرآن عن ذلك في قول الله سبحانه :

﴿وَإِنَّ الدَّارَ الْآخِرَةَ لَهُ الْحَيَاةُ لَوْلَا كَانُوا يَعْلَمُونَ﴾

( من الآية ٦٤ سورة العنكبوت )

أى أن الدار الآخرة هي الحياة الحقيقة التي يعيشها  
 الإنسان . أما الحياة الدنيا فهي محدودة مهما طالت أعمارنا  
 فيها . وهي دار اختبار للإنسان . لا دوام فيها . يقول الله  
 سبحانه وتعالى في كتابه الكريم :

﴿أَسْتَحِبُّوا لِلَّهِ وَلِرَسُولِهِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحِبِّيكُمْ﴾

( من الآية ٢٤ سورة الانفال )

هذا الخطاب للمؤمنين ، والله سبحانه وتعالى يخاطبهم وهم أحياء : فكيف يقول لهم (لما يحييكم) مع أنهم أحياء فعلا ؟

نقول إن هذه الحياة ليست هي حياة الخلود التي أعدها الله للإنسان . ولكنها دار اختبار . يختبر فيها الإنسان في منهج الله . فإذا نجح دخل الجنة . وإذا ترك شهواته ومعاصيه تسيطر عليه . دخل النار .

الله سبحانه وتعالى يسمى كل حي في هذه الدنيا ميتاً ومعنى ميتاً . أن مصيره حتى إلى الموت . ولذلك يخاطب الله رسوله صلى الله عليه وسلم بقوله :

﴿إِنَّكَ مَيْتٌ وَّإِنَّمَا قَسْنُونَ﴾

(سورة الزمر)

مع أن الخطاب وجة للرسول صلى الله عليه وسلم وأصحابه وهم أحياء . فكيف يخاطبهم الله تعالى بأنهم أموات ؟ ذلك لأن هذا هو مصيرهم ، والإنسان عندما يولد وتبدأ حياته ينطلق في نفس اللحظة سهم الموت . ويظل الموت يبحث عن صاحبه حتى يأق الأجل فينفذ السهم .

والموت ليس أصلياً في الكون . ولكنه رحلة عابرة . نحن في عالم الذر كنا أمواتاً . جئنا إلى الدنيا أحياء . ثم نموت مرة أخرى . ثم نبعث ولذلك يقول الحق سبحانه :

﴿إِنَّمَا كُفَّارُونَ بِاللَّهِ وَكُنْتُمْ أَمْوَاتًا فَأَحْيَنَّكُمْ فَرَأَيْتُمُ الْأَنْجَوْنَ﴾

يُبَشِّرُهُمْ بِحَيَاةٍ كَوْثَةً إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿٧٨﴾

( سورة البقرة )

إن مراحل حياة الإنسان ، أو رحلة الحياة التي يقوم بها الإنسان مقسمة إلى أربع مراحل : المرحلة الأولى : موت في عالم الذر . والمرحلة الثانية : حياة في الدنيا ، والمرحلة الثالثة موت في حياة البرزخ . والمرحلة الرابعة حياة خلود إما في الجنة وإما في النار . وفي يوم القيمة يأْتِي الموت وتقبض روحه أو يذبح كما يخبرنا بذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم في حديثه الشريف :

« يأْتِي الموت يوم القيمة على هيئة كبش فيذبح . وينادي مناد من قبل الله تعالى : يا أهل الجنة خلود بلا موت . ويا أهل النار خلود بلا موت » .

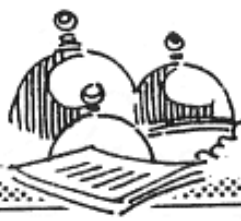
إذن فهناك نهاية للموت . يقول الله سبحانه وتعالى عن أهل الجنة :

﴿ لَا يَدْعُونَ فِيهَا الْمَوْتَ إِلَّا مَوْتَةً الْأُولَى وَوَقَاهُمْ عَذَابَ الْجَنَّمِ ﴾ ﴿٥١﴾

( سورة الدخان )

وهكذا نعرف أن الموت له نهاية . وأن الحياة هي التي ستبقى خالدة . وأن الحياة هي الأصلية في الكون . والموت طارئ عليها .

## الحياة في القبر !!!



عندما يحين الأجل تأتي ساعة الإحتضار . وتعقبها حياة القبر . ثم تنتهي هذه المرحلة بالبعث . وإذا ما دققنا النظر لأدركنا أن هذه المرحلة أو هذه الفترة وجيزة لا تقايس بما يتبعها من حياة بعد النشور . والقرآن الكريم يعبر عنها بلفظ الزيارة في قوله تعالى :

﴿ الْهُكْمُ لِلَّهِ كَاذِرٌ ۖ حَتَّىٰ زُرُّتُمُ الْمُفْتَارَ ۚ ﴾

(سورة التكاثر)

إى إن الإنسان في القبر هو مجرد زائر . وليس مقيمًا إقامة دائمة . ومادام زائراً وليس مقيمًا ، فإن الزيارة مهما طالت .. سيأتي لها وقت وتنتهي وتزول . وهي زيارة ستنتهي يوم الحشر . فالموت هو انتقال من قوانين إلى قوانين أخرى مختلفة . فالإنسان في حياته . له جرم مادي . هو الجسد ، ولكن في الموت يعود الجسد إلى الأرض مرة أخرى . ثم ترد إلى صاحبه يوم القيمة .

والموت يبدأ بالاحتضار . ومعنى الاحتضار . أن حياة الاختيار البشري قد انتهت . فالإنسان في الحياة الدنيا له اختيارات . وله عقل يختار بين البدائل . ولكنه ساعة يختضر .. تنتهي فترة الاختيار التي كانت اختباراً له وامتحاناً

وابلاءً . وتبدأ مرحلة أخرى جديدة لا اختيار له فيها . يصبح الإنسان فيها مقهوراً . إن الإنسان حين يختضر . يعرف يقيناً أنه ميت . لأنه يرى الملائكة . ويرى من كون الله ما كان محظياً عنه . واقرأ قوله تعالى :

﴿ لَقَدْ كُنْتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنْكَ غَطَاءَكَ فَبَصَرُكَ الْيَوْمَ حَدِيدٌ ﴾ (٢٣)

( سورة ق )

في هذه اللحظات تُحمد البشرية وتتحدد المصائر يقيناً إما إلى الجنة أو إلى النار . . إما أن يرى ملائكة الرحمة . وإما يرى ملائكة العذاب . هكذا أخبرنا الله سبحانه وتعالى في كتابه العزيز بما يحدث لأهل الجنة حين يحضرهم الموت يقول سبحانه :

﴿ الَّذِينَ تَرَكُوكُمْ مُّلَائِكَةٌ صَّابِرُونَ يَقُولُونَ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ أَدْخُلُوا الْجَنَّةَ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (٢٣)

( سورة النحل )

وهكذا نعلم أن المؤمنين أصحاب العمل الصالح . ساعة الإحتضار . يرون ملائكة الرحمة . وتكون أول بشاره لهم بالجنة . فتندرج أسرارهم . ويسمون فرحين لأنهم ذاهبون إلى خير مما كانوا فيه . إذا نظرت إلى وجوههم بعد الوفاة تراها ساكنة مطمئنة لما رأت من وعد الله الذي لا يخلفه .

أما أولئك الذين كفروا وعصوا الله وأشركوا به وحاربوا

دينه . فإن لقاءهم مع الموت مختلف . يخبرنا بذلك القرآن الكريم في قول الله عز وجل :

﴿ وَلَوْرَى إِذْ يَوْقِنُ الَّذِينَ كَفَرُوا الْمَلِكَةَ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ  
وَأَدْبِرُهُمْ وَذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴾

( سورة الأنفال )

ويعطينا الله سبحانه وتعالى وصفا آخر للكافر في الآية الكريمة التي تقول :

﴿ وَلَوْرَى إِذَا الظَّالِمُونَ فِي غَمَرَاتِ الْمَوْتِ وَالْمَلِكَةُ بِاسْطُوا أَيْدِيهِمْ  
أَخْرُجُوا نُفُسُكُمْ إِلَيْهِمْ يُبَغِّزُونَ عَذَابَ الْمُهُونِ إِنَّكُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ  
غَيْرَ الْحَقِّ وَكُنْتُمْ عَنْ أَيْتِهِ تَسْتَكِرُونَ ﴾

( من الآية ٩٣ سورة الأنعام )

وهكذا نعرف من هذه الآيات الكريمة انه كما يرى المؤمن مصيره ومقدنه في الجنة وهو يختضر ، يرى الكافر مصيره ومقدنه في النار وهو يختضر . بل إن ملائكة العذاب يبينون الكافر جزاء على كفره . فيضربونه على وجهه وعلى ظهره . ويجعلونه يذوق عذاب الحريق . ويتحدثونه إن كانت له عزوة أو جاه أو منعة في الحياة الدنيا ، فليخرج نفسه مما هو فيه من عذاب وإهانة ، ولن يستطيع إخراج نفسه لأنه لا يملك القوة ولا القدرة .

لقد انتهى الاختيار البشري وأصبح مقهوراً ككل أنجاس الكون . بعد أن نعم بالاختيار في الحياة الدنيا . ومن علامات

سوء الخاتمة - والعياذ بالله - إنك ترى الكافر أو الظالم وقد اكفه روجه وتشنج جسده وتقلصت ملامحه من هول ما يرى من العذاب الذي يتظره .

يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم يحذر الناس من هذا المصير أيها الناس :

«إن لكم معلم فانتهوا إلى معالكم . وإن لكم نهاية فانتهوا إلى نهايتكم . إن المؤمن بين مخافتين . بين أجل قد مضى لا يدرى ما الله صانع فيه . وبين أجل قد بقى لا يدرى ما الله تعالى ماض فيه . فليأخذ العبد لنفسه من نفسه ومن دنياه لآخرته . ومن الشيبة قبل الكبر . ومن الحياة قبل الموت . والذى نفس محمد بيده ما بعد الموت من مستعبد . ولا بعد الدنيا دار إلا الجنة أو النار » .

إن ساعة الاحتضار - كما صورها لنا القرآن الكريم - تزيل الحجب وترفع الغطاء وتحد البصر ، وتكشف كل ما كان غيباً عنا مصداقاً لقوله تعالى :

﴿فَلَوْلَا إِذَا بَأْتُمْ الْحَلْقَوْمَ ⑧٤٦ وَأَنْتُمْ حِينَئِذٍ تَنْظُرُونَ ⑧٤٧  
وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ وَلَكُنَّ لَا يُبَصِّرُونَ ⑧٤٨﴾

( سورة الواقعة )

في هذه اللحظة تبدأ أول منازل الآخرة . لأن من مات قامت قيمته وعرف آخرته .. إنه حين يموت يسمع ، لكنه

لا يستطيع الرد . ويرى ، لكنه لا يستطيع أن يروي ما يراه .  
إن هم إدراكا كما للحى إدراك .

يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم لنا : «إذا زرتم المقابر  
فسلموا على أهلها . وقولوا : السلام عليكم ديار قوم مؤمنين» .  
ومadam رسول الله صلى الله عليه وسلم قد أمرنا بهذا ، فلابد أن  
هناك إدراكاً ما عند أهل المقابر لهذه التحية ، وإلا لما أمرنا بها  
رسول الله صلى الله عليه .

إذن هناك إدراك ما لسكان القبور بالنسبة لزائريهم وتحيتهم  
لهم . وهناك إدراك آخر بأن هناك عقلاً أو فكراً مما يجعلهم  
يميزون بين الأمل واليأس . قال تعالى :

﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آتَيْنَا لَأَنْتُمْ وَرَبُّكُمْ مَغْفِرَةً قَدْ يُسْوِيَا  
مِنَ الْآخِرَةِ كَمَا يَسِّرُ اللَّهُ لِقَارُونَ مِنْ أَصْحَابِ  
الْمَتْبُورِ﴾

( سورة المتحدة )

درجة اليأس هذه التي وصلوا إليها محتاجة إلى إدراك بشيء  
ما . فلا يمكن أن يصل إلى درجة اليأس أو يعيشها إلا مدرك  
يميز بين الأشياء ، بحيث يعرف أن هذه درجة يأس ، وهذه  
درجة أمل . فالله تعالى قد قال : «كما يئس الكفار من  
 أصحاب القبور» .

## حياة البرزخ .. خارج الزمن

إذن حياة البرزخ فيها إدراكات يعرفها الميت ، وحياة القبر ليس فيها زمن . لذلك فإن الإنسان إذا نزل القبر في أول عمر الدنيا . واستمر إلى يوم القيمة . فإنه يعتقد أنه أمضى يوماً أو بعض يوم . والله سبحانه وتعالى أعطانا مثلاً حياً لذلك في قصة أهل الكهف . حيث أنهم ثلاثة سنة وتسعاً . وعندما استيقظوا تساءلوا كما يخبرنا القرآن الكريم :

﴿وَكَذَلِكَ بَعَثْنَا لِيَسَاءَ وَأَيْنَمِمْ قَالَ قَابِلُ مِنْهُمْ كَذَلِكَ لِيَشْنَةٌ  
قَالُوا لِيَشْنَا يَوْمًا وَبَعْضَ يَوْمٍ﴾

( من الآية ١٩ سورة الكهف )

لماذا قالوا ليشنا يوماً أو بعض يوم . لأنهم نظروا إلى وجوه بعضهم البعض وإلى ثياب كل منهم فوجدوها كما كانت عندما جاءوا إلى الكهف . ولو أنهم حينها قاموا وجدوا أظافرهم طويلة وشعورهم وذوقهم تحولت من السواد إلى البياض . ووجوههم ظهر عليها أثر السنين .. ما قالوا ليشنا يوماً أو بعض يوم . ولكنهم كانوا - خلال هذه الثلاثة سنة - خارج الزمن . فلم يترك الزمن بصماته عليهم ..

كذلك أصحاب القبور يقومون على الهيئة التي دفنتها . فلا يموت إنسان وهو طفل ثم يبعث عجوزاً منها مرت عليه السنون ، ولذلك يسألهم المولى سبحانه قائلاً :

﴿ قَلْ كُلَّ لِشْمٍ فِي الْأَرْضِ عَدَدَ سِينِينَ ⑩١ قَالُوا إِلَيْنَا يَوْمًا  
أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ فَتَلَقَّ الْعَادِينَ ⑩٢ ﴾

(سورة المؤمنون)

من هنا نعرف من قوانين البرزخ . أنه لا زمن يترك بصماته على الناس ، لأنهم يعيشون خارج هذا الزمن .

ولكن هل يوجد عذاب لأصحاب القبور ؟ والجواب انه لا عذاب إلا بعد الحساب . وإن كان الإنسان - وهو في قبره - يرى مقعده من النار ومقعده من الجنة . لماذا ؟ ليعرف المؤمن فضل الله تعالى عليه لأنه نجا من النار ، ويدرك هذا الفضل عندما يرى النار ولهبها ويرى الجنة ونعمتها . هنا تحدث المقارنة بين الذي أحسن وبين الذي أساء .. بين الذي ظلم نفسه فحرمتها من النعيم المقيم . وما صار إليه من العذاب المهين ..

يحس المؤمن بفضل الله عليه ورحمته وأنه قد وقا من النار .  
فينشرح صدره ويدرك عظمة نعمة الله عليه .

لقد صور لنا الحق سبحانه وتعالى ما يحدث لآل فرعون وهم في قبورهم . في قوله تعالى :

﴿ الَّتَّارِيْخُ صُونَ عَلَيْهَا عُذْوَّاً وَعَيْشًا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ  
أَدْخِلُوْمَا إَلَّا فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ ⑩٣ ﴾

(سورة غافر)

متى يعرض آل فرعون على النار؟ هل عرضوا عليها في الدنيا؟ لو أنهم عرضوا ورأوها دقيقة واحدة ما عبدوا فرعون . بل لكانوا هم الذين قتلوه وألقوه في البحر .

إن العرض على النار بالنسبة لآل فرعون لم يحدث في الدنيا . . فهل سيحدث ذلك في الآخرة؟ لا . لأنه في الآخرة لن يكون هناك عرض . بل سيدخل آل فرعون النار ليعذبوا .

إذن هم لم يعرضوا على النار . ولن يعرضوا عليها في الآخرة ولكنهم سيدخلونها بالفعل .

بقيت بعد ذلك حياة البرزخ أو حياة القبر . . إن آل فرعون يعرضون على النار غدوأً وعشياً خلال حياة القبر أو البرزخ . ولكن هل يخرج آل فرعون مرتين كل يوم ليعرضوا على النار؟ أم أنهم يعرضون عليها وهم في قبورهم ؟

لا أحد يستطيع أن يجزم بشيء . إلا أن هناك نوعاً من العذاب يتعرض له الإنسان في قبره . ولكن العذاب الحقيقي لا يأق إلا بعد الحساب يوم القيمة ، ويكتفى آل فرعون عذاباً أنهم يرون النار التي سيذبحون فيها مرتين - غدوأً وعشياً - لأن انتظار البلاء أشد من وقوعه . ولذلك فهم متيقنون أنهم

سيذبحون في هذه النار . وكلما نظروا إليها كان ذلك عذاباً رهيباً لهم . وربما كان عذاباً أشد من عذاب النار نفسها .

لقد قضى ربك سبحانه وتعالى أن من خرج من الدنيا لن يعود إليها مرة أخرى ، إلى يوم البعث يقول تعالى :

﴿ حَتَّىٰ إِذَا حَاءَ أَحَدُهُمُ الْمَوْتَ قَالَ رَبِّي أَرْجِعُونِ ﴾ ١٦ لَعَلَىٰ أَعْمَلِ  
صَلِحًا فِيمَا تَرَكَتُ كَلَّا إِنَّهَا كَلَّةٌ هُوَ قَاتِلُهَا وَمَنْ وَرَأَهُمْ بِرْزَخٌ  
إِلَى يَوْمِ الْبَعْثَةِ ﴾ ١٧ ﴾

( سورة المؤمنون )

ما هو البرزخ ؟ البرزخ هو الفاصل بين الأحياء والأموات .  
بحيث لا يمكن لإنسان مات أن يعود إلى الحياة الدنيا مرة أخرى . حتى أن الشهداء عندما رأوا ما أعده الله لهم من النعيم العظيم طلبوا من الله تعالى أن يعودوا إلى الحياة ليخبروا إخوانهم بما رأوا . فقال لهم سبحانه : لقد كتبت أن من يخرج منها لا يعود إليها . وأخذ سبحانه على نفسه مهمة إبلاغ المؤمنين بفضل الشهادة ومنتزلة الشهداء .

## وَدَه .. يَحْيَى وَيَمِيت

إن الله سبحانه وتعالى هو خالق الموت والحياة . أى أنه سبحانه وحده هو الذى ينقل الإنسان من الحياة إلى الموت ومن الموت إلى الحياة . ولذلك فإن من أسمائه الحسنى سبحانه : المحيى المميت . ويقول سيدنا إبراهيم عليه السلام قال كما جاء في القرآن الكريم :

﴿فَإِنَّمَا عُذْلَى إِلَّا رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴿٧٦﴾ الَّذِي خَلَقَنِي فَهُوَ يَهْدِنِي  
وَالَّذِي هُوَ يُطِعِنِي وَيَسْقِيَنِي ﴿٧٧﴾ وَإِذَا مَرَضْتُ فَهُوَ يَشْفِيَنِي ﴿٧٨﴾ وَالَّذِي  
يُعِيشُنِي شَمَّ يُحِيِّنِي ﴿٧٩﴾ وَالَّذِي أَطْمَعَ أَنْ يَغْفِرِ لِي خَطَايَايِّ  
يُؤْمِنَ الدِّين ﴿٨٠﴾﴾

( سورة الشعراء )

في هذه الآيات الكريمة نلاحظ أن الله سبحانه وتعالى أكد الأشياء التي يعتقد بعض الناس أن لغير الله فيها عمل . أما الأشياء التي لا يمكن أن يدعى إنسان أن له فيها عملا . فإنه جاء بها مرسلة .

يقول تعالى : الذى خلقنى . لا يستطيع أحد أن يدعى أنه يخلق . ولكنه قال فهو يهدى ، فجاء بضمير الفصل المؤكدا ، لأن هناك من يدعى أنه يهدى ويأق بغير الحق ليجعل الناس

تبعه ولি�تخدوه سبيلا . إنه سبحانه لم يأت بهذا الضمير على لسان إبراهيم عليه السلام . فلم يقل الذي ( هو ) خلقني بل قال ( الذي خلقي ) . لأن قضية الخلق محسومة لله وحده سبحانه وتعالى . وجاء الضمير أيضا في قول إبراهيم عليه السلام عندما قال : ( والذى هو يطعمنى ويسقين ) جاء بلفظ ( هو ) هنا أيضا لأن هناك عملا للإنسان في نفسه مثل استخراج الطعام . وإيصال الماء إلى الناس .

ثم قال جل جلاله : « وإذا مرضت فهو يشفين » وجاء بالضمير هنا كذلك حتى لا يدعى أحد أن الطبيب يشفى . والحقيقة غير ذلك تماما . فالطبيب يعالج . وإنما الذي يشفى هو الله سبحانه وتعالى . بل قد يكون الطبيب سببا من أسباب الأجل أو أسباب الموت . فلربما أعطى المريض دواء خطأ . أو يحقنه بما يعتقد أنه سيشفيه . فيكون السبب في موته ، ولذلك أكدها الله تعالى بضمير الفصل .. لأنه كما قلنا يأتى للتأكيد فقال : « فهو يشفين » .

ولكن عندما جاء إلى الموت والحياة . لم تكن هناك حاجة لإستعمال ضمير التأكيد فقال : « والذى يحيين ثم يحيى » لماذا ؟ لأن الموت والحياة لله وحده لا يستطيع أحد أن يدعهما .

## النمرود .. وادعاء الموت والحياة

يروى القرآن الكريم لنا قصة «النمرود» ذلك الذي أتاه الله الملك . فبدلا من أن يشكر الله على نعمته ويعمل صالحا . أخذه غرور الدنيا . فادعى أنه يحيى ويميت . واقرأ قوله تعالى :

﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِي حَاجَ إِبْرَهِيمَ فِي رَبِيعِهِ أَنَّ اللَّهَ أَمْلَكَ إِذَا قَاتَلَ إِبْرَهِيمَ رَبَّ الَّذِي يُحِبُّ وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أَنْحِي وَأَمِيتُ قَالَ إِبْرَهِيمُ فَإِنَّ اللَّهَ يَأْتِي بِالشَّهَادَةِ مِنَ الْمُشْرِقِ فَأَتَى بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ فَبَيْسَتِ الَّذِي كَفَرَ وَاللَّهُ لَا يَهِيدُ النَّقْوَمَ الظَّلِيلِينَ﴾ (١٥١)

(سورة البقرة)

وجاء النمرود بأحد رعاياه وقال لجنوده اقتلوه . ثم قال لقد أمته !! وقبل التنفيذ قال : اعفوا عنه . وقال قد أحيايته !!

نقول له : إنك لم تفرق بين حدثين ولم تفرق بين القتل والموت . فالقتل ليس موتا . وإنما هو هدم لبنيان الجسد فتخرج منه الروح . لأن الروح لا تبقى إلا في جسد سليم بمواصفات خاصة . ولذلك يقول الله سبحانه وتعالى عن رسوله صلى الله عليه وسلم :

﴿وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَلَا يَرَوْنَ مَا كَانَ أَوْ قُتِلَ أَنْقَلَبَتْ عَلَىٰ أَعْقَابِكُمْ وَمَنْ يَنْقِلِبْ عَلَىٰ عَقْبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَّ اللَّهُ

شَيْئًا وَسَجَّنَ إِلَهُ الشَّاكِرِينَ ﴿٦﴾

( سورة آل عمران )

فالموت يختلف عن القتل .. الموت هو أن تخرج الروح من الجسد والبنية سليمة . ولا يحيى إلا الله سبحانه وتعالى . ولكن القتل يستطيعه الإنسان بألة حادة أو بطلقة رصاص . وفي الحالتين تغادر الروح الجسد . في الحالة الأولى ( وهي الموت ) تخرج الروح من الجسد والبنية كاملة . وفي ( حالة القتل ) لابد أن تهدم البنية أولاً قبل أن تخرج الروح . وكلاهما : الميت والمقتول يحشران إلى الله يوم القيمة .. مصداقاً لقوله تعالى :

﴿ وَلَمَّا مَرِأْتُمُوهُمْ أَوْ قُتِلْتُمْ لَإِنَّ اللَّهَ يُحِشِّرُونَ ﴾ ﴿١٥٨﴾

( سورة آل عمران )

وهكذا نرى أنه منها كانت نهاية الإنسان قتلاً أو موتاً . فهو ملاقى الله يوم القيمة . وكما قلنا أن الموت نقض للحياة ، وأن الحياة نقض للموت . لذلك فهما لا يجتمعان في شيء واحد . ولكن إما حياة وإما موت . قال تعالى :

﴿ الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُو كُمْ أَنْتُمْ أَحَسَّنُ عَمَلًا  
وَهُوَ الْعَزِيزُ الْغَفُورُ ﴾ ﴿٧﴾

( سورة الملك )

فكان الحياة اختبار . ويأق بعدها الموت .. لتبدأ أولى مراحل الآخرة . ثم الحساب . لكن الله سبحانه وتعالى أخفى عنا موعد الموت بحيث لا يدرى به أحد . فقال سبحانه :

﴿وَمَا أَنْدَرَنِي نَفْسٌ مَّا ذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا نَدَرَنِي نَفْسٌ إِلَّا أُرْضِ

﴿مَوْتٌ إِنَّ اللَّهَ عَلَيْهِ خَيْرٌ ﴾

( سورة لقمان )

هذا الإخفاء من الله له حكم بالغة . أولاً إن الإنسان يتوقع الموت في أية لحظة ، وهذا التوقع هو إعلام بالموت . فأنتم تعلم أنك يمكن أن تموت في الساعة القادمة . فتسارع إلى فعل الخيرات . خوفاً من ألا يهلك أجلك فتقبض وحسناتك قليلة . كذلك تمنع عن السيئات خوفاً من أن تفعلها ولا يهلك القدر حتى توب . فتموت وأنت عاص .

إذن إخفاء موعد الموت هو أكبر إعلام به . وفي نفس الوقت أكبر إستعداد للاقائه في كل لحظة ، فنسرع إلى الخير ونبعد عن المعصية . فيعم الخير الكون وتقل المعاصي ..

ويجب أن تتيقن : أنه لا سبب للموت إلا الأجل . لا تصدق أن مريضاً يقتل أو رصاصة تصيب إلا إذا انتهى أجل الإنسان في هذه الحياة . فالإنسان حين يمرض قد يأخذ قرصاً من الأسبرين وكوباً من الشاي فيشفى لأن له أجلاً . وقد ينقل إلى المستشفى يحيط به عشرات الأطباء ويموت . لأن الموت من أقدار الله ، وأقدار الله لا يغلبها أحد .

ويقول الله تعالى :

﴿ قُلْ لَا أَمْلِكُ لِتَقْسِيَ صَرَّاً وَلَا نَفْعًا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ لِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلٌ إِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ فَلَا يَسْتَعْجِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْقِدُونَ ﴾ (١٦)

( سورة يونس )

لا تأخذ بالأسباب في الموت . لأن الموت يوم أن يأتي فكل الكون أسبابه . ولا يستطيع أحد أن يمنعه . وقد سئل على بن أبي طالب رضي الله عنه : ألا تخاف الموت ؟ قال : لا . يوم يأتي لا يستطيع أحد أن يمنعه . ويوم لا يأتي لا يستطيع أحد أن يأتي به ..

إن الأسباب التي نعددها للموت كالمرض والشيخوخة وغيرها إنما هي أسباب غير حقيقة . لأن الموت إذا جاء لا يحتاج إلى سبب . ولكن من الحق أن نقول : إنه مات لأن أجله انتهى .

يقول الحق سبحانه وتعالى :

﴿ أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكُكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ كُنْتُمْ فِي بُرُوجٍ مُّشَيَّدَةٍ ﴾

( من الآية ٧٨ سورة النساء )

ونجمل ما فصلنا فنقول : أن الحياة والموت نقىضان . ينقض أحدهما الآخر . وأن الله سبحانه وتعالى قد منح الإنسان خلوداً في الحياة . فالموت طارئ وينتهي وسيذبح يوم القيمة .

وأن الإنسان خالد في هذا الكون إما في الجنة وإما في النار والعياذ بالله . وأن حياة القبر فيها نوع من الإدراك . لذلك نسلم على أصحاب القبور حين نزورهم . كما يعتري الكفار من أصحاب القبور يأساً من رحمة الله . وفيها خروج عن الزمن لأن أصحاب القبور لا يؤثر فيهم الزمن ولا يحسون به . وفيها نوع من شهود العذاب . والموت هو نهاية للفترة التي أعطاها الله للإنسان وجعله مختاراً فيها . لكنه عندما يختصر يكون الاختيار البشري قد انتهى . وفترة الاختبار قد ثُمت .

وأن المؤمن عندما يختصر . تلقاه ملائكة الرحمة يبشرونه بالجنة . فيما يموت وهو منشرح الصدر . لأنه ذاهب إلى خير ما كان فيه . والكافر تلقاه ملائكة العذاب . فيضربون وجهه وظهره ويدقيونه ألوان العذاب . فيما يموت مكفهر الوجه لأنه ذاهب إلى شر ما هو فيه . والله سبحانه وتعالى هو خالق الحياة والموت . لا يمكن لأحد أن يدعهما . ولا أن يقول أنه يحيي ويميت . فالله سبحانه وتعالى يخرج الحى من الميت ويخرج الميت من الحى .

لقد تحدثنا عن موت الإنسان . . فإذا عن خلوده ؟ ! وما حقيقة هذا الخلود ؟ هذا ما سوف نفصله في الفصل التالي إن شاء الله .

## **الفصل الرابع**

---



## **الإنسان والخلود**

---

الله سبحانه وتعالى خلق الإنسان  
حالدا .. هذه حقيقة لا يتبه لها  
الكثيرون .. فالناس تقيس عمر الإنسان  
بالحياة في الدنيا .. ولكن هذا زعم  
خاطئ .. الحياة في الدنيا لا تمثل  
إلا مرحلة بسيطة جدا من حياة الإنسان ..  
هذا الكون .. بسمسه وقمره ونجومه - التي خلقت لتكون في  
خدمة الإنسان منذ ملايين السنين - لا يمكن أن يكون عمرها  
أطول من عمر من خلقها الله له وسخرها لخدمته .. ولا يمكن  
أن تحسب حياة الإنسان ببعض سنين أو بعشرات السنين التي  
يقضيها في هذا الكون .. وإنما تمت - بعد ذلك - لتكون حياة  
أبدية ..

إن كل من جاء إلى هذا الكون من الإنس والجنة .. أعطاه  
الله سبحانه وتعالى الخلود .. لا فرق في ذلك بين مؤمن  
وكافر .. الفرق - فقط - هو أن المؤمن يخلد في الجنة ..  
والكافر يخلد في النار .. الفرق سيكون في المكان الذي  
سيكون فيه هذا الخلود ..

الخلود أعطاه الله تبارك وتعالى للإنسان حين نفح فيه من  
روحه ، ولكن حياتنا شاء لها ربنا أن تكون مراحل : موت ،  
فحياة ، فموت ، فخلود .. لكن - لغفلتنا - نحن نأخذ  
مرحلة واحدة وهي مرحلة الحياة الدنيا لنجعلها هي الحياة ..  
والحقيقة أن الحياة هي - كما قلت - مرحلة ، أو جزء صغير جدا  
من رحلة الحياة الكبرى الأبدية .

لقد كنا أمواتاً في عالم الْذَّرِّ .. ثم شاء الحق سبحانه وتعالى أن نأق إلى هذه الحياة .. ثم بعد ذلك يميتنا فنعيش حياة البرزخ ونحن أموات .. ثم بعد ذلك يبعثنا ليتم الحساب الذي على أساسه تتحدد المواقف ونكون خالدين إما في الجنة وإما في النار والعياذ بالله .

حين يتحدث الله سبحانه وتعالى عن الحياة .. إنما يقصد بذلك الحياة الخالدة في الآخرة .. فالدنيا هي دار اختبار .. والآخرة هي الحياة الحقيقية التي لابد أن يسعى إليها كل واحد منا .. ورسول الله صلى الله عليه وسلم يقول في حديثه الشريف :

« مالى وللدنيا ما أنا في الدنيا إلا كراكب استظل تحت شجرة ثم راح وتركها ». .

والموت والحياة هما لله وحده .. لا ينافعه أحد فيها .. لقد أعطى الله سبحانه وتعالى الإنسان من أسرار كونه ما شاء ، ولكنها احتفظ لنفسه بثلاثة أشياء : الحياة ، وعوامل استمرار الحياة ، والموت .. فهذه الثلاث لا يستطيع أحد أن يدعها لأن الله تبارك وتعالى هو الذي خلق .. وضمن خلقه عوامل استمرار حياتهم .. ثم عندما يأتي الأجل يكتب عليهم الموت فيموتون .. بداية الخلق في يد الله سبحانه وتعالى .. وتلك قضية محسومة لله .. فلا يمكن أن يوجد من يحب الحياة لأي خلق إلا الله سبحانه وتعالى .. والله تحدى البشرية كلها في هذا .

يقول الحق سبحانه وتعالى :

﴿ يَأَيُّهَا النَّاسُ صَرِبْ مِثْلُ فَاسِعَوْهُ لَمَّا إِنَّ الَّذِينَ نَدْعُونَ مِنْ  
دُونِ اللَّهِ لَنْ يَخْلُقُوا ذَبَابًا وَلَوْ أَجْتَمَعُوا لَهُ وَلَنْ يَسْلُبُوهُ الذَّبَابُ  
شَيْئًا إِلَّا يَسْتَنِقُ ذُوهُ وَمِنْهُ ضَعْفًا طَالِبٌ وَالْمَطْلُوبُ ﴾<sup>VF</sup> ( سورة الحج )

لقد تحدى الله تبارك وتعالى البشرية كلها .. بعلمائها وأساطينها وكل من له حول وقوة فيها ليخلقوا ذبابة واحدة .. وقال سبحانه وهو العليم بتصورهم وضعفهم .. والخطاب فيه تحدي للعلم والعلماء منذ نزل القرآن وحتى تقوم الساعة بأنهم لن يستطيعوا .

ولقد كشف الله من أسرار خلقه لبعض العلماء علم الوراثة أو الجينات .. وكان المفروض أن وصوتهم إلى هذا العلم يزيد بهم إيماناً بأن الله سبحانه وتعالى وضع لكل مخلوق شفرة حياته .. ولكنهم بدلاً من ذلك أخذوا يستخدمون هذا العلم في محاولة تشويه خلق الله ، فتنشأ عن هذه ذبابة لها أجنبة في عينيها .. وهم يدعون أنهم يغيرون جنس المولود من أنثى إلى ذكر .. ولكنهم يكون ذكراً مشوهاً لا يصلح لشيء .. وأن الشيطان سيغرى الإنسان ليحاول العبث وتغيير خلق الله .. كإفساد لهمة هذا الخلق في الكون .. والله تبارك وتعالى يصف

لنا ذلك في كتابه العزيز فيقول سبحانه وتعالى :

﴿ وَلَا يُضْلِلُهُمْ وَلَا مُنْتَهِيهُمْ وَلَا يَرْنَهُمْ فَلَيَبْرُئَنَّ إِذَا نَأَيْنَاهُمْ وَلَا يَرْنَهُمْ فَلَيَعْرِفُوْنَ حَقَّ اللَّهِ وَمَنْ يَحْخُذُ الشَّيْصَنَ وَلَيَسَّأْمِنَ دُونَ اللَّهِ فَقَدْ خَسِرَ حُسْرًا نَّا مِنْهُنَا ﴾<sup>١١٩</sup> ﴾

( سورة النساء )

إذا كان علم الجينات قد حقق في الستينيات شيئاً .. فإنه لن يتحقق شيئاً لا في الحيوان ولا في الإنسان .. ولن يأتي منه إلا تشويه خلق الله بلافائدة .. فكون العبث بالجينات قد جعل ذبابة لها جناح مكان عينيها .. فهذا لا يؤدي إلى تحسين مهمتها في الكون .. أو جعلها أكثر قدرة ، وإنما هي عملية إفساد وتشويه !



## سر الحياة .. ونهايتها

نقول إن الله سبحانه وتعالى احتفظ لنفسه بسر الحياة فلا خالق غيره .. وإحتفظ لنفسه بعوامل إستمرار الحياة .. وهي تمثل في الهواء والماء والطعام .. فالله جل جلاله هو خالق الغلاف الجوى .. أى أن الهواء الذى تنفسه جميرا ليس من صنع بشر .. ولكنه من صنع الله سبحانه وتعالى .. وكذلك الماء الذى نشربه من صنع الله تبارك وتعالى ..

إن عملية إنزال المطر بداية من البحر الذى يحدث بأشعة الشمس .. إلى تكثيف هذا البخار فى طبقات الجو العليا .. ثم تكوين السحاب ثم الرياح التى تدفع السحاب إلى حيث يشاء الله لينزل المطر .. كل هذا من صنع الله سبحانه وتعالى ..

ونقول لهؤلاء الذين يقولون إن الإنسان يتزيل المطر : لن ندخل معكم في جدل .. إن العالم مليء بالصحراء .. والله سبحانه وتعالى خلق الأنهر التى تتدفق ألف الكيلومترات .. وأوجد لها من عناصر المياه ما يكفل استمرار جريانها .. لا نريد منكم أن توجدوا لنا نهرا .. ولكن كل ما نريده يا من تدعون أنكم تتنزلون الغيث .. كل ما نطلبكم هو ترعة صغيرة وليس نهرا .. مجرد ترعة صغيرة في الصحراء .. عندما تنجحون في ذلك تعالوا وادعوا أنكم تتنزلون المطر .. أما قبل ذلك فلا كلام لكم عندنا ..

إننا لا نريد أن ندخل في مناقشة كلامية بلا موضوعية ..  
 فقد تعينا من السفسطة .. إن خالق الطعام هو الله سبحانه وتعالى .. هو الذي يمده بالماء وعناصر التربة الالازمة له .. فالحبة فيها من إعجاز خلق الله .. إنها تعتمد في غذائها على مخزون للغذاء موجود في نفس الحبة .. فيظل هذا المخزون يغذي الحبة حتى تنبت لها أوراق تنفس بها .. وجذور تمتتص الطعام من الأرض .

أن أحدا لا يستطيع أن يدعى أنه خلق الحبة الأولى لكل ما هو موجود في هذا الكون .. فالحبة الأولى من القمح مثلا خلقها الله .. ثم بعد ذلك انتقلت من جيل إلى جيل إلى جيل .. وكذلك كل ما في الأرض .. والإنسان يستطيع أن يطور النوع ليحصل على محصول جيد .. وأن يزيد الإنتاجية .. ولكن البداية تبقى دائمة الله .. فالإنسان لا يستطيع أن يخلق حبة واحدة .

إن عوامل استمرار الحياة كلها من الله سبحانه وتعالى .. والله يقول عن هذا الخلق:

﴿أَفَرَيْتُمْ قَائِمَوْنَ ﴿١﴾ إِنَّكُمْ تَخْلُقُونَهُ أَمْ فَنَحْنُ الْخَلِقُونَ ﴿٢﴾﴾

( سورة الواقعة )

إن هذه النطفة هي من أسباب الخلق .. فالله سبحانه وتعالى هو الذي خلقها وأوجدها .. وجعل الحياة فيها مستمرة

منذ عهد آدم حتى يوم القيمة .. يقول الحق جل جلاله :

﴿أَقْرَئِيهِمُوهُ الْمَاءَ الَّذِي تَشْرَبُونَ ٦٨﴾  
﴿إِنَّمَا أَنْزَلْنَا مِنَ الْمَرْءِ زَرْبَهُ  
أَدْنَحْنَا الْمَرْبُوتَ ٦٩﴾

( سورة الواقعة )

الله سبحانه وتعالى يريد أن يلفتنا .. إلى أن إنزال المطر بيده وحده .. وكل ما يقال عن غير ذلك لا أساس له من الصحة .. إنه سبحانه وحده القادر على أن يسقينا من الملح ماءً عذباً فراتاً .. وفي هذا يقول الحق عن الزرع في آياته المحكمات :

﴿أَقْرَئِيْتُمْ مَا تَحْرُثُونَ ٧٠﴾  
﴿إِنَّمَا تَرَزُّعُونَ وَأَدْنَحْنَا الْأَرْجُونَ ٧١﴾

( سورة الواقعة )

وهكذا فإن مهمة الإنسان هي الحرف فقط .. والحب الذي يزرع إنما هو خلق مباشر من الله .. والماء الذي يسقى به الزرع من الله كذلك ، ودورة حياة النبات حتى يصبح شجرة ثم يعطي ثماره هو من الله .. ونحن نلقى الحياة في الأرض .. ثم نجلس ونتظير حتى تصبح شجرة مثمرة .. وليس لنا في ثمارها ولا في دورة حياتها عمل .. ثم بعد ذلك تخرج الثمار فنجنيها .

## دورنا الخلق : موت وحياة



ونأى بعد ذلك إلى نهاية الحياة .. ونهاية الحياة أيضاً هي من الله .. فلا أحد يستطيع أن يعطي الخلود لنفسه أو لغيره .. والله سبحانه وتعالى يقول لرسوله صلى الله عليه وسلم :

﴿وَمَا جَعَلْنَا الْبَشَرَ مِنْ قَبْلِكَ الْخَلَدَ أَفَإِنْ مِتَّ فَهُمْ لَا يَحْلِدُونَ﴾

( سورة الأنبياء )

إن كل ما توصلت إليه الدنيا من ارتقاءات حضارية وعلوم وتكنولوجيا تقف عاجزة أمام الموت .. وإن كانت هناك أسباب ظاهرية يتحدث عنها الناس .. فإن الحقيقة التي لا جدال فيها هي أن الإنسان يموت لا لشيء إلا لأن أجله قد انتهى .

ولكن بقيت نقطة لابد أن نناقشها .. إن الله سبحانه وتعالى يقول :

﴿يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَمُخْرِجُ الْمَيِّتِ مِنَ الْحَيِّ﴾

( من الآية ٩٥ سورة الانعام )

هذه الآية الكريمة .. حاول بعض العلماء أن يفسرها تفسيرا

ساذجا .. بأن الله يخرج البيضة من الفرخة والبيضة ميت ..  
وهكذا يخرج الميت من الحى ، ويخرج الحى من الميت أى يخرج  
الكتكوت من البيضة .

لقد سبق أن تحدثنا عن هذه النقطة وقلنا إن هذا تفسير  
ساذج .. لأن كل ما في هذه الحياة الدنيا حى .. وله حياة  
تناسبه حتى الجحاد .. وإذا كان كل ما في هذه الدنيا له  
حياة .. فمن هو الميت الذى سيخرج منه الحياة ؟

نقول إن مرحلة الموت سابقة ولاحقة ، بمعنى أننا كنا أمواتا  
قبل أن نأق إلى هذه الدنيا .. وعندما نأق تبدأ دورة الحياة ثم  
نعود أمواتا مرة أخرى .

إذن فكل ما في هذا الكون بين دورق الخلق : ( الموت  
والحياة ) .. فالله يقول سبحانه وتعالى :

﴿ كَيْفَ ذَكَرُوْنَ إِلَّا وَكُنْتُمْ أَمْوَاتًا فَأَخْيَرُكُمْ ثُمَّ  
يُبَيِّنُ لَكُمْ يَوْمَ الْحِسْبَرَةَ إِلَيْهِ رَجَعُوْنَ ⑥﴾

( سورة البقرة )

إن كل شىء حى له مهمة في الحياة الدنيا .. فإذا انتهت  
هذه المهمة خرج من الحياة الدنيا وأصبح ميتا .. الشجرة  
مثلا إذا أعطت كل ما فيها من ثمار تموت وتخرج من الحياة لأنها  
أدت مهمتها .. وكل حيوان له مهمة في الحياة يؤدىها ثم يخرج

إلى عالم الموت .. وكذلك الإنسان له مهمة في هذه الحياة ..  
وهي فترة الاختبار التي قدرها الله له .. وبعد أن يختبر مرة  
ومرات تنتهي الحياة بالنسبة له ، لأن المهمة التي جاء من أجلها  
إلى الحياة قد إنتهت .

ونعود لتساءل : إذا كان كل ما في الحياة الدنيا حي ..  
فأين هو الميت ؟



## أسماء الذات .. وثبوت الصفات

و قبل أن نجيب على هذا السؤال لابد أن نقول : إن من أسماء الله الحسنى المحيى والمميت .. أسماء الله سبحانه وتعالى تدل على الثبوت وعلى الحدوث معا .. فالله سبحانه وتعالى له صفة في ذاته .. وصفة في متعلقات هذه الذات .. فإذا قلنا أن الله هو الرزاق .. فإنه سبحانه رزاق قبل أن يوجد من يرزقه .. أو قبل أن يكون هناك مخلوق يرزقه الله .. لأنه سبحانه رزق أول مخلوق له بصفة أنه رزاق .. ولو أنه سبحانه لم يكن رزاقا قبل أن يخلق من يرزقه .. فكيف استطاع أن يرزق خلقه لحظة خلقهم ؟

إن الله خالق قبل أن يخلق .. لأنه بصفته سبحانه «الخالق» قد خلق .. وصفة الخالق لله موجودة قبل أن يوجد مخلوق واحد .. فالصفة موجودة في الذات أولا .. والحياة خلق والموت خلق .. ونحن نعيش خلق الحياة وخلق الموت .. نعيش خلق الحياة في هذه الدنيا ، وخلق الحياة الآخرة .. ونعيش خلق الموت قبل أن تأتي إلى هذه الدنيا .. وبعد أن نغادرها حتى نبعث .. ومadam الله سبحانه وتعالى وحده هو الخالق .. فكل شيء يأتي إلى الحياة هو من خلق الله .. وكل شيء يخرج من هذه الحياة إلى الموت فهو إلى الله .. وإنتحال الشيء من عالم الحياة إلى عالم الموت .. هو ما يطلق الله عليه الموت والحياة .



## كنا .. قبل أن نكون

قبل أن نأقى إلى هذه الحياة كنا مخلوقين .. بدليل أن الله سبحانه وتعالى كلمنا وأشهدنا على أنفسنا وأخذ علينا العهد .. ولكننا كنا مخلوقين في عالم الموت .. ثم انتقلنا بأمر الله سبحانه وتعالى وإذنه إلى عالم الحياة .. فأصبحنا بعد أن كنا أمواتا .. أحياء .. كيف ؟

لقد انتقلنا من عالم الموت إلى عالم الحياة الدنيا .. وكل من في هذه الحياة الدنيا - كما قلنا - حي .. مجرد انتقالنا من عالم الموت إلى عالم الحياة جعلنا أحياء .. وعندما نغادر هذه الدنيا ننتقل مرة أخرى من عالم الحياة إلى عالم الموت .. ثم نبعث فننتقل من عالم الموت إلى عالم الحياة .

ليس معنى ذلك أن الموت عدم .. ولكن معناه أننا انتقلنا من عالم له قوانينه ، إلى عالم آخر له قوانينه .. هذا الإنتقال لا يتم لأى خلق من خلق الله إلا بإذن الله سبحانه وتعالى .. لقد انتقلنا من عالم الذر إلى عالم الحياة .. أى كنا أمواتا وأصبحنا أحياء .. ثم انتقلنا من عالم الحياة الدنيا إلى عالم البرزخ .. فعدنا مرة أخرى أمواتا .. ثم نعود مرة أخرى إلى عالم الحياة ساعة البعث للحساب .

إن أحداً لا يستطيع أن يقول .. إننا في حياة البرزخ ليس لنا إدراك ، لا . إن لنا إدراكا .. لكن من نوع خاص .. إننا

ندرك أشياء ونعقل أشياء .. وحين يختضر الإنسان تنكشف عوالم الغيب ويرى ما كان مستوراً .. فيطلب إلى الله أن يعود إلى الدنيا مرة أخرى .. لأنه رأى الجزاء .. رأى الجنة والنار .. رآها يقيناً .. إقرأ قوله سبحانه :

﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَاءَ أَحَدُهُمُ الْمَوْتَ قَالَ رَبِّي أَرْجِعُونِ ﴾ لَعَلَىٰ أَعْمَلِ  
صَالِحٍ فِيهِ أَتَكُوتُ كَلَّا إِنَّهَا كَلَّةٌ هُوَ قَاتِلُهَا وَمَنْ قَرَأَ إِيمَانَهُ بَرَزَ خَ  
إِلَىٰ يَوْمٍ يُبَعْثُرُونَ ﴾

( سورة المؤمنون )

إن الإنسان في هذه اللحظات يعلم يقيناً أين مصيره - مؤمناً كان أو كافراً - يعرف إن كان مقعده في الجنة أو مقعده في النار والعياذ بالله .. إنه هو يدرك أن مشوار حياته لم ينته بمותו .. بل يعرف يقيناً أنه ذاهب إلى عدم بعده وجود .. وإنما طلب من الله أن يرجعه ليعمل عملاً صالحاً .. إمتداد الوجود هذا يأتى يقيناً ونحن في عالم الموت .. وتألق للإنسان أشياء كثيرة يقينية .. وهو يعلم مثلاً أنه لا هروب من قدر الله .. وأنه سيعود إلى الحياة مرة أخرى .

## المنتحر .. والخاود في النار

إن الموت والحياة كما قلنا نقىضان .. لا يستطيع أى إنسان أن يجمع بينهما .. ولا أن يخرج نفسه من أحدهما إلى الآخر .. قد يقول قائل : إن الإنسان لا يستطيع أن يخرج نفسه من الموت إلى الحياة .. تلك حقيقة نعرفها جميعاً ولا يستطيع أحد أن يجادل فيها .

ولكن الإنسان يستطيع أن يخرج نفسه من الحياة إلى الموت بأن ينتحر .. يطلق على نفسه الرصاص .. أو يلقى بنفسه من ارتفاع شاهق أو جبل عال .. أو يقذف بنفسه في البحر .

ونقول من يدعى هذا : ولماذا الخلط بين الموت والقتل ؟! قاتل نفسه محكوم عليه أن يكون خالداً مخلداً في النار لماذا ؟ لأن الإنسان لم يخلق نفسه فلماذا يتصرف فيها ؟! الله سبحانه وتعالى هو الذي خلقه .. وهو بجسده وروحه وحياته ملك لله .. فإذا انتحر فإنه يكون بذلك قد أهدر ما لا يملكه .. والذى يقتل نفساً وهو غير متعمد فجزاؤه الدية .. أما الذي يقتل نفساً عمداً متعمداً بغیر نفس أو فساد في الأرض .. فجزاؤه جهنم خالداً فيها .. والمنتتحر قتل نفسه عمداً .. فحق عليه العقاب ..

والله سبحانه وتعالى يريدنا أن نعلم أن الحياة بالنسبة

للإنسان سبقها الموت .. أى ان الإنسان لا يستقبل هذه الحياة إلا إذا أخذ نقيضها قبلها وهو الموت .. ليعرف أن هذه الحياة ستنتهي إلى ما كانت عليه قبل أن تبدأ دورتها ، فإن كان قد سبقها الموت .. فإن الموت سوف يتبعها .

وهناك فرق بين الحياة في نظرنا والحياة في واقعها .. فالحياة في نظرنا قد تكون لها ولعاً وتفاخراً بالأموال والأولاد .. هذا قد يكون مفهومنا بالنسبة للحياة الدنيا .. ولذلك غمضى فيها لنحصل على ما نشتته .. ولكن الله سبحانه وتعالى لم يخلق لنا الدنيا مثل هذا العبث - للعب واللهو - بل جعلها هدف يريد سبحانه تحقيقه .. واقرأ قوله سبحانه :

﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لِغَيْرِنَا  
أَنْ تَنْجِذَهُمْ أَنْجَذَنَا وَمِنْ لَدُنَّنَا إِنَّ كُلَّا فِعْلَيْنَا﴾

( سورة الأنبياء )

إذن فالله تبارك وتعالى قد حدد مهمة لكل حي .. هذه المهمة هي الهدف من الحياة .. بل هي الهدف من الخلق كله ..

إنك إذا أردت أن تعرف مهمة الشيء فاسأله الذي خلقه أو صنعه لماذا خلقه ؟ تماماً كما نفعل مع الصانع من البشر إنه يحدد هدف صنعته أولاً .. هذه غسالة هدفها أن تريح ربة البيت من تعب الغسيل .. لها دورة معينة ونظام معين .. وبعد أن

حدد الصانع الهدف .. بدأ يكوّن الآلة التي تتحقق له هذا الهدف .. ويحدد طريقة تشغيلها وطريقة صيانتها إذا أصابتها عطب .. فإذا حدث فيها ما جعلها لا تؤدي مهمتها .. أسرعنا إلى الكتالوج الذي وضعه الصانع لنعرف أين العطب .. ولو أننا تركنا الصانع وبدأنا نصلح الآلة على هوانا .. فإننا بذلك سنفسدتها بدلًا من أن نصلحها .

والعجب أننا نصنع ذلك مع كل صناعة بشرية .. سيارة ، ثلاجة .. الخ لكننا حين نحاول صيانة حياة الإنسان بمنهج صانعه - وهو أدرى بما صنع - نستورد المنهج الذي تفسده ، ولا نصلحه بمنهج خالقه الذي وضعه لحياته .. لقد أزحنا هذا المنهج جانباً مُدعين أننا أقدر على إصلاح البشرية من الله !! والله تبارك وتعالى يبين لنا ذلك في قوله تعالى :

﴿وَلَا يَقِلَّ طَهُّ لَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا نَخْرُجُ مُصْلِحِينَ ﴿١﴾ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِنَ لَا يَشْعُرُونَ ﴿٢﴾﴾

(سورة البقرة)

وإذا أردنا أن نجمل ما فصلنا في هذا الفصل نقول :

أن الله سبحانه وتعالى .. خلق الإنسان ليخلد في الحياة .. وأن كل من نفخت فيه الروح منذ عهد آدم إلى يوم القيمة أعطاه الله الخلود .. إما في الجنة فينعم ، وإما في النار فيعذب .. ولكنه خالد .. فلا أحد في هذه الحياة الدنيا يموت

ثم لا يبعث .. ولا أحد يبعث ولا يحاسب .. ولا أحد يحاسب ولا يدخل الجنة أو النار ..

وأن الله سبحانه وتعالى جعل بداية مراحل الحياة بالموت .. فنحن جئنا بعد موت في عالم الذر .. فإذا انتقلنا من الموت إلى الحياة .. فلا أحد يستطيع ذلك إلا الله سبحانه وتعالى .. فهو وحده خالق الموت والحياة .. وهو وحده القادر على أن يبعث من في القبور .. ولا توجد قوة في هذه الدنيا .. ظاهرة أو خفية أفراداً أو جماعات .. تستطيع أن تنقل الإنسان من الموت إلى الحياة .. أو أن توقف نقله من الحياة إلى الموت ..

إننا جميعاً وكل من في هذا الكون عاجزون عن أن نهب الحياة أو أن نمنع الموت .. والحياة والموت نقىضان .. فمن هو في الحياة ليس بمنزلة .. ومن هو في الموت ليس بمنزلة .. كل له قوانينه وعالمه ..

كما بينما أن هناك موتاً وهناك قتلاً .. كلاهما مختلف عن الآخر .. ثم تحدثنا عن هدف خلق هذا الكون .. لماذا خلقه الله سبحانه وتعالى؟ وما هو الهدف منه .. وقلنا أن صانع هذا الشيء هو الذي يتحقق الهدف منه .. ولكن الإنسان يعتقد أنه يستطيع أن يحدد هدفاً غير الذي خلق من أجله .. بدعوى أن ذلك إصلاح في الأرض بينما هو إفساد .. ولكن لماذا خلق الله الحياة الدنيا؟ هذا ما ستحدث عنه بالتفصيل في الفصل التالي إن شاء الله ..

## **الفصل الخامس**

---



**الحياة الدنيا**

---

خلق الله سبحانه وتعالى الكون هدف  
محدد وأعلمنا به .. حتى نعرف لماذا تم  
الخلق؟ وما هو الهدف .. وما هي النهاية؟  
يقول جل جلاله :

﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّةِ وَالْإِنْسَانَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾٥٦﴿مَا أُرِيدُ مِنْهُمْ  
مِّنْ رِزْقٍ وَمَا أُرِيدُ أَنْ يُطْعَمُونِ ﴾٥٧﴿إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَاقُ دُو  
الْقُوَّةُ الْمُتَّиِّنُ ﴾٥٨﴾

( سورة الذاريات )

إن الهدف من خلق هذا الكون هو عبادة الله وتسبيحه  
وتحميده وتعظيمه ، ولكن الحق سبحانه وتعالى لم يحدد بالإسم  
هنا إلا ( الجن والأنس ) .. بينما ترك باقى مخلوقات الكون  
بلا تحديد .. لماذا ؟

لأن هذين النوعين من المخلوقات هى التي أعطاها  
الله حق الإختيار .. إنها تستطيع أن تؤمن ، وتستطيع  
ـ والعياذ بالله - أن تكفر .. تستطيع أن تطيع ، وتستطيع  
ـ والعياذ بالله - أن تعصى .. أما باقى أجناس الكون فهي  
مقهورة على الطاعة لا تستطيع أن تعصى .. وهى مسبحة لله  
 سبحانه وتعالى .. لا تغفل عن تسبيحه ولا تفتر .. واقرأ قول  
الحق تبارك وتعالى :

﴿ إِنَّ رَبَّكَ أَنَّ اللَّهَ يَسْجُدُ لَهُ مَنِ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنِ فِي الْأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنُّجُومُ وَالْجِبَالُ وَالشَّجَرُ وَالدَّوَابُ وَكَثِيرٌ مِّنَ النَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقٌّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ وَمَنْ يُهِنَّ اللَّهُ فَمَا لَهُ وَمَنْ هُنَّ مُحْكَمٌ إِنَّ اللَّهَ يَفْعُلُ مَا يَشَاءُ ﴾ ١٨

(سورة الحج)

لقد أطلقت الآية الكريمة السجود لكافحة الكائنات . . في الأرض وفي السماء . . لا يختلف منها أحد عن الخشوع والطاعة والذكر والتسبيح ، ولكن الإنسان لم يحظ بهذا الإطلاق ، وإنما كان هناك قسمان . . قسم يطيع ويؤمن ، وقسم يعصي ويُكفر . . حدثت هذه القسمة عندما ذكر الناس فقط . . لماذا ؟ لأن الله تبارك وتعالى - كما قلنا - أعطى الإنسان وكذلك الجان حرية الاختيار . .

لقد خلق الله هذا الكون العظيم لكي يخدم الإنسان - الخليفة في الأرض - فأطاع كل الكون خالقه . . وتختلف عن ذلك كثير من الناس الذين جعل الله لهم السيادة على كونه !

لقد عرض جل جلاله الأمانة - وهي حرية الاختيار - على كل أجناس الكون . . ولكنها أشفقت على نفسها من تحمل هذه التبعية وقالت يارب : نريد أن تكون مقهورين على الطاعة . . يقول الله سبحانه وتعالى :

﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبْيَانَ أَنْ يَحْمِلُنَّهَا ﴾

وَأَشْفَقَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا إِنْسُانٌ إِنَّمَا كَانَ ظَلْوًا جَهُولًا ﴿٧٧﴾

( سورة الأحزاب )

وكان هذا هو الاختيار الأول والأخير لكل أجناس هذا الكون .. أما الإنسان فإنه اختار تحمل الأمانة .. لأن الله أراد أن يأتيه عن حب وليس عن قهر .. يكون قادرا على الكفر ، ولكنه يؤمن حبا في الله .. ويكون قادرا على المعصية ، لكنه يطيع حبا في الله .. فالجنة والإنس هى المخلوقات التى تثبت صفة المحبوبة لله .. فاختار اتباع منهجه بإرادتها .. وعن حب لا عن قهر .. فتسبيح وتسجد وتكبر وتصلى وتدعوا الله .. إعلانا لحبها لله سبحانه وتعالى .

الحق تبارك وتعالى يقول : « وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون » ولذلك تكون العبادة حقه يجب أن تشمل كل حركة الحياة .. بمعنى أن تكون جميع أعمال الإنسان معبرة عن حبه لله .. وكل حركة في الحياة هي الدليل الحى على هذا الحب .. المنهج دليله ، والإخلاص رائده ، وطريقه لا عوج فيه .. لا يراه الله حيث نهاد ، ولا يفتقده حيث أمره ..

## **العبدية الحقة .. وكيف تكون ؟**

الناس تعتقد أن العبادة هي أركان الإسلام الخمسة : ( شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله . . . وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة . . . وصوم رمضان وحج البيت لمن استطاع إليه سبيلا ) نقول أن هذه هي الأسس التي يقوم عليها الدين .

لقد ارتضى لنا ربنا هذا الدين القويم لنكون على صلة به دائمة حتى لا يستحوذ علينا الشيطان . . . وحتى نتعرض لنفحاته وعطائه وفيوضاته في كل وقت وحين . . فالصلاحة بعد الصلاة تعطينا تلك الشحنة الإيمانية التي تقينا من الانحراف عن المنهج وتشدنا إلى الله تبارك وتعالى . . . وكذلك الصوم والزكاة والحج . . كل عبادة منها هي نور من الله . . كلما أحسينا بفتور الهمة وظلمة النفس لجأنا إلى قبس من نور الله يعيد إلينا توازننا الإيماني . . كما تفعل عندما تضعف البطارية فتضعها على مصدر الكهرباء القوى لتشحن من جديد . . والإسلام يشمل منهج الحياة كلها . . أنه يغطي كل حركة في الحياة . .

وأنا لا أريد أن أدخل في جدل عقيم مع الذين يقولون إن أركان الإسلام هي الإسلام . . وأنك مادمت تصلى وتزكي وتصوم وتحجج . . فقد ضمنت الله إلى جوارك . . فافعل

ما شئت واترك حركة الدنيا دون ضوابط إيمانية تحكمها !  
أقول لهؤلاء جميعاً أناقش ، ولكنني فقط سأتحدث عن  
فرض واحد وهو الصلاة : فلکي نقيم الصلاة لابد لنا من  
مقومات حياة تمكنا من الوقوف بين يدي الله ..

إن أول ما يجب أن نفعله للوقوف بين يدي الله ولتصبح  
الصلاحة هو أن نستر عورتنا .. ولا أريد أن أقول أريد ثوباً أو  
غير ذلك .. وإنما أقول أريد قطعة من القماش نستر بها  
عورتنا .. هذه القطعة من القماش تحتاج إلى القطن ، والقطن  
يحتاج إلى من يزرعه .. والزرع يحتاج إلى حرث وبذور  
ورى .. قد تكون البذور موجودة عندنا ، وقد تكون غير  
موجودة .. وفي هذه الحالة لابد أن نستوردها من الخارج ..  
ولابد لکي نحرث الأرض فلابد أن يكون هناك محراًث من  
الصلب .. ذلك المحراًث البسيط الذي كان يستعمله الإنسان  
الأول ..

كذلك نحن محتاجون أن نبحث في الجبال عن خام  
الحديد .. وأن يصهر ليصنع منه هذا المحراًث .. ومحتاجون  
إلى حداد يأخذ هذا الحديد المصهور ويصنع منه سلاحاً  
حاداً .. ثم من يحضره لنا حتى نستخدمه .. ثم بعد ذلك  
عندما ينضج القطن فإننا في حاجة إلى من يجنبه .. ثم من  
يحمله إلى الملحج ، ثم من يحمله إلى المغزل ليصبح خيوطاً ..  
ثم إلى النساج ليصبح قماشاً ، وبعد ذلك إلى التاجر الذي  
سيبيعه لنا .. كل هذه المراحل لابد منها حتى أقف أمام الله  
سبحانه مستور العورة لتقبل صلاتي .

## من يعد لنا الطعام ؟



إنى لكي أقوى على أداء الصلاة .. أنا محتاج لما يقيم أودى .. للقمة أكلها حتى أستطيع الركوع والسجود .. لقمة تعطيني القوة لأفعل ذلك .. إن هذا الرغيف الذى أشتريه من البقال وراءه قصة طويلة من العمل ابتداء من الذى زرع القمح ، إلى الذى طحنه وجعله دقيقا ، وإلى الذى عجنه ثم خبزه ، وإلى الذى جاء به إلى البقال لأشتريه ..

وهكذا نرى أن ما نحتاجه لنؤدى الصلاة هو كمية عمل هائلة .. فإذا جلسنا جميعا في المساجد نصلى ولا نفعل شيئا غير ذلك .. فمن الذى يأتينا بقطعة قماش نستر بها عوراتنا وبرغيف خبز نقيم به حياتنا ؟ ! إن ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب .. ولذلك فإن العبادة تشمل كل حركة في الكون .. ومadam الله سبحانه وتعالى يريد الإنسان عابدا .. فهو يريد عابدا في بيته .. عابدا في مكتبه .. عابدا في المسجد .. عابدا في الطريق .. عابدا في كل حركة حياته .. الإسلام حث على الآداب العامة وجعل أدبا حتى للطريق ..

إن الله سبحانه وتعالى وزع الثواب على حركة الحياة كلها .. لأن المنهج يشمل كل هذه الحركة .. فجعل ثوابا لمن يزور المريض ، ومن يحكم بين الناس بالعدل ، ومن يحسن معاملة جاره ، ومن يرفع الأذى عن الطريق ، من يعين عاجزا

على عبور الطريق ، ومن ينفق على بيته وأولاده ، ومن يقضى حاجات الناس ، ومن يزيل ظلما ، وصاحب الكلمة الطيبة ، وصاحب النصيحة ، والساوى في سبيل رزقه ورزق أولاده ، ومن ينهى عن المنكر ويأمر بالمعروف .. كل هذا وعشرات الألوف من الأعمال لا تدخل في أركان الإسلام ، ولكن عليها ثواب عظيم .

إننا حين ننصر أعمالنا على أسس الإسلام الخمسة .. نحرم أنفسنا من ٩٠٪ من الثواب الذي أعده الله لنا على حركة الحياة .. ومadam الحق سبحانه قد قال « وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون » .. فلابد أن كل منهجه عبادة .. والمنهج يحكم حركة المؤمن في الكون .. فكل حركة في الكون عبادة مدام قد قصد بها وجه الله .



## المنهي قبل الفراق



الله سبحانه قبل أن يخلق الإنسان وضع له المنهج وحدد له مهمته في الحياة .. لأن كل من يصنع شيئاً .. لابد - كما قلنا - أن يحدد الهدف منه أولاً .. ومادامت الحياة هي صلاحية الشيء لمهمته .. فلابد أن نعرف المهمة التي خلقنا الله من أجلها .. لقد وضع لنا خالقنا تبارك وتعالى قانون حياتنا .. لنكون صالحين لتأدية المهمة التي خلقنا من أجلها .

ومن العجيب والغريب حقاً أن تكون آفات الكون مصدرها الإنسان .. لأنه مختار وله عقل يختار به بين البدائل .. أما المخلوقات الأخرى المنهورة على الطاعة فلا يتأنى من إفساد .

إنها تؤدي مهمتها التي خلقت من أجلها قهراً دون اختيار .. ولكن لذى يفسد الحياة ويفسد الكون هو ما يتدخل فيه الإنسان باختياره ..

الله تبارك وتعالى يريدنا في الحياة الدنيا .. أن نتبع منهج من خلقنا .. فنكون بذلك قد أدينا مهمتنا كباقي أحناس الكون .. يقول سبحانه وتعالى :

﴿فَإِنْ تَنْزَعُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ﴾

(من الآية ٥٩ سورة النساء)

وإذا كان ما في الكون من جماد ونبات وحيوان .. مسخر لمهمة وهي خدمة الإنسان .. فما هي مهمة الإنسان؟ مهمته أن يعبد الله .. يقول الله تبارك وتعالى في الحديث القدسى :

« يا ابن آدم خلقت هذا الكون لك وخلقتك لنفسى فلا تشغلى بما هو لك عما أنت له ». .

ولكن ما هو جوهر العبادة؟ هل يريد الله منا أن نقول سبحان الله طوال اليوم وكفى؟ لا .. عبادة الله هي شغل الإنسان بالمهمة التي خلقه الله من أجلها .. إن كل حركة في الكون عبادة .. ونلتجأ إلى قواعد الإسلام الخمسة لشحن (البطارية) الإيمانية الموجودة في داخلنا .. ولذلك يكون معنى : « يعبدون » .. هي يطيعون الله في كل المنهج .



## مهمة الإنسان في الحياة

كل أجناس الأرض من نبات وجماد وحيوان مسخرة لك أيها الإنسان ، خادمة تطيعك في كل ما هو مطلوب منها .. مهمتها في الدنيا أن تخدم المؤمن والكافر .. الطائع والعاصي حتى تقوم الساعة .. فيفقد الإنسان هذه الميزة وينتهي هذا التسخير .

الشمس في الدنيا لا تعطى أشعتها للمؤمنين فقط .. والأرض لا تخرج الزرع لمن آمن وتنعنه عنمن كفر .. أجناس الأرض تنفعل للإنسان وبالإنسان ، بصرف النظر عن عقيدته وإتجاهه نحو ربه .. فمن يحسن الأخذ بالأسباب تعطيه الأسباب .. لا فرق بين من قال لا إله إلا الله .. ومن رفض أن يقولها .

أما في الآخرة فالوضع مختلف .. الأجناس تخدم المؤمن وحده ولا تخدم الكافر .. لكن عندما يحاول الكافر أن يكذب على الله ويقول أطعت .. تقول قدماه لا ياربي .. لقد كان يسير بي كل يوم إلى الخماره .. وتقول يداه لا ياربي .. لقد كان يبطش بي بالضعفاء .. ويقول لسانه لا ياربي .. لقد كان ينطق بي كلمة الكفر .. وهكذا تنتهي سيطرته حتى على جسده .. وإنفأً قوله سبحانه :

﴿ حَتَّىٰ إِذَا مَاجَاءَهُ وَهَا شَهَدَ عَلَيْهِمْ سَعْيُهُمْ وَأَصْرُهُمْ وَجُنُودُهُمْ ﴾

إِنَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۚ وَقَالُوا يَجْلُودُهُمْ لَمْ شَهِدْتُمْ عَلَيْنَا  
 قَالُوا آنَّطَقَنَا اللَّهُ الَّذِي آنْطَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ خَلَقَ كُلَّ أَقْلَمٍ  
 مَرْسَأَتُكُلِّ الْيَوْمِ تُرْجَعُونَ ۖ

( سورة فصلت )

إذن إختيار الإنسان وخدمة أجناس الكون له .. هو للناس كل الناس في الدنيا .. ولكن في الآخرة هو للمؤمنين وحدهم .

الكافر إذا أراد أن يهرب يوم القيمة لا تتحرك قدماه .. وإذا أراد أن يبتعد عن النار قادته قدماه إلى النار رغمها عنه .. وإذا أراد أن يشرب جاءه ماء يغلى يقطع أمعاءه .. وإذا أراد أن يلبس .. ففصلت له ملائكة النار رداء من نار ملتتصق على جسله .

أجناس الكون لا تخدم الكافر يوم القيمة .. بل تلعنه وتحرقه وتعذبه .. والله سبحانه وتعالى كرم الإنسان بأن جعل له حياة أخرى .. حياة لا تعطى بالأسباب .. ولكن تعطى من الله سبحانه وتعالى مباشرة .. فيها نعيم لا يفوت الإنسان ولا يفوته الإنسان .. الحياة التي تناسب في عطائها الإنسان المؤمن الذي أعطاه الله السيادة في الكون .. حياة لا تنتهي فليس فيها موت .

وعمر الإنسان لا ينتهي بالموت بعد الحياة الدنيا .. ولكن له حياة أخرى هي المقصودة .. ولكن من يصل إلى هذه الحياة

وإلى هذا النعيم ؟ إنه من يؤدى مهمته في الدنيا التي خلقه الله من أجلها .. وهى طاعة الله في إفعل ولا تفعل .. تلك الطاعة هى التي تقود الإنسان إلى الخلود في النعيم .

لقد خلق الله هذا الكون ليطاع فيه .. ويسبح الكون كله بحمده .. فإذا انضمت إلى أجناس الكون و كنت عابدا لله إنسجمت مع هذه الأجناس في الحياة الدنيا .. ثم أعطاك الله سبحانه الخلود في الآخرة .

ولكن إذا كان الله سبحانه وتعالى قد خلقنا لنبعده .. فهل معنى ذلك أن الله - سبحانه - في حاجة إلى هذه العبادة ؟ ! ونقول : إن الله مستغن بذاته عن جميع خلقه .. لا تضره معصية ، كما لا تنفعه طاعة .. لقد خلقنا مختارين .. فمن شاء فليؤمن .. ومن شاء فليكفر .. ليأتيه من شاء عن حب لا عن قهر .. يقول الحق جل جلاله .

﴿إِنَّنَّا نَنْزَلُ عَلَيْهِمْ مِّنَ السَّمَاءِ آيَةً فَظَلَّتْ  
أَعْنَفُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ﴾ (١)

( سورة الشعراء )

## قوانين الله .. وعقل الإنسان

ماذا فعل الإنسان بعد أن جعله الله سيد هذا الكون وأخضع كل أجناس الكون له ؟ هلأخذ الحياة الدنيا بمفهومها الصحيح وانطلق يطبق منهج الله ؟ لا .. ترك منهج الله وأخذ يشرع لنفسه .. فملا الشقاء الكون من القوانين البشرية التي اتخذها الناس منهجا لحياتهم بدلا من منهج الله .. وشقي الإنسان لأنه ترك المنهج واتبع عقله .

وهناك فرق بين أن يوضع لك منهج حياتك عليم حكيم مطلع على كل شيء .. وبين أن يضعه لك إنسان محدود القدرة والفهم والعمر .. يعرف أشياء وتغييب عنه أشياء .

إننا نرى أن القوانين الإلهية .. ثابتة لا تتغير ولا تتبدل ، لأن الذي وضعها يعلم ما سيحدث في الكون كله حتى قيام الساعة ، فلا يفاجئه حدث ، ولا يواجه شيئا لم يكن في الحسبان ، لأن الله سبحانه عليم محيط بكل شيء .

ولكن القوانين البشرية - لصورها - نراها وقد امتلأت بالتعديلات والتغييرات ، لا تمر سنوات قليلة حتى نفاجأ بأن الأمور التي وضع القانون ليعالجها لم تخط بها ، وأن أشياء جديدة ظهرت لم نكن نتوقعها ، فتحدث المعاناة ونقوم بتعديل القانون .. ولكن الذي يعدلونه هم بشر أيضا .. ولذلك هم

يعرفون أشياء وتغيب عنهم أشياء ، فيحتاج القانون إلى تعديل بعد سنوات قليلة .. وهكذا تظل البشرية تعانى من تعديل القوانين حتى يأقى أمر الله ..

إن الشقاء في الكون ناتج عن أننا لم نقم بالمهمة التي خلقنا من أجلها .. وهى عبادة الله واتباع منهجه الذى لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه .. لأنه تنزيل من حكيم حميد .

لقد تركنا المنهج الذى فيه صلاحنا وأخذنا نعدل ونتفلسف وأخذنا الغرور البشري ، ونعتقد أننا أقدر من الله سبحانه وتعالى على إصلاح هذا الكون .. فأفسدنا كل شيء .. وأضعننا حياتنا .. أضعننا الهدف منها .. وهذه هى الجريمة الكبرى التى ترتكبها الإنسانية في حق نفسها .. وحق خالقها .

لقد انحرفنا عن الهدف الذى خلق هذا الكون من أجله .. وخلقنا من أجله .. وأصبحت حياتنا عبثا .. ومادمنا قد أضعننا الحياة الأولى ، فقد ضاعت الحياة الثانية .. فالحياة الأولى هى التى تقودنا إلى نعيم الحياة الحقيقية في الآخرة إذا نحن أدينا مهتمتنا في الحياة الدنيا كما أمرنا الله .. ولكن إذا أضعننا الأولى عبثا .. وأخذنا ن الفلسف بشرىتنا ونحل الحرام ونحرم الحلال .. ونصف الذين يتبعون منهج الله بأنهم متخلقون متأخرن ، مع أن التخلف الحقيقى هو في الابتعاد عن منهج الله .. إننا إن فعلنا ذلك نكون قد أضعننا الآخرة أيضا .

## الحياة من ذكر وأنشى

الله سبحانه وتعالى حين خلق هذه الحياة وضع لها قوانينها . ومن هذه القوانين أن الحياة لا تنشأ إلا من ذكر وأنشى .. وأن كل مخلوق منها خلق خلقا مستقلا عن الآخر .. الإنسان .. النبات .. الحيوان وكل أجناس الأرض مخلوقة من ذكر وأنشى .. والذكورة والأنوثة - في تلك المخلوقات - تكون مستقلة في مخلوقين .. وليس هناك شيء ينشأ عن شيء آخر كما تقول نظرية داروين .. واقرأ قول الحق سبحانه :

﴿ وَمِنْ كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّ كُمْ نَذَكِرُونَ ﴾<sup>(٤)</sup>

( سورة الذاريات )

لكن هناك زوجية كانت موجودة .. ولكن لم نكن نعرفها وعرفناها أخيرا .. عرفنا في الكهرباء أنه لابد من وجود سالب وموجب حتى تنطلق الشارة .. ولو كان القطبان سالبين أو موجبين لا تتوارد الكهرباء أبدا ، كما عرفنا أن السحاب يتكون من ذكر وأنشى .. عندما يتلقيان يتزلا المطر .. وعرفنا أيضا أن في الذرة يوجد سالب وموجب .. وهناك أشياء لم نعرفها بعد .. ولكننا حينما يكشف الله لنا أسرارها سنعرف أن كل أجناس هذا الكون بلا استثناء من ذكر وأنشى .

لكن .. هناك قضستان أساسستان حكم الله سبحانه

وتعالى فيها ، وطلب منا ألا نخضع لها لعقولنا أو نفك  
فيها .. لأن العقل لا يمكن أن يصل فيها إلى علم .. القضية  
الأولى هي أنكم لن تعرفوا كيف نشأ الكون .. والقضية  
الثانية لن تعرفوا كيف خلقت .

ونقول لأصحاب النظريات الخاصة ببدء الخلق وكيف كان  
شكل الكون قبل بدء الحياة .. من استقيتم هذه النظريات  
ومن أخذتم هذه المعلومات ؟ ! أشهدتم خلقهم .. أم جاءكم  
من العلم ما لم يطلع عليه الآخرون ؟ ! إن الذين يقولون إن  
الإنسان أصله قرد .. مخطئون .. وكل من يتعرض للخلق  
وأصل الكون خطئ .. منها جمع من أدلة زائفة لا تتعدى الحدس  
والتخمين .

ونوجز ما فصلنا فنقول : إن الله سبحانه وتعالى خلق هذا  
الكون ليكون ساجداً مسبحاً له سبحانه .. وأن الكون كله  
طائع لله عن قهر .. ولكن الله تبارك وتعالى يريد أن يُعبد عن  
محبوبية .

وأن الله سبحانه وتعالى قد وضع منهاجاً .. جاءت به  
الرسل يشمل كل حركة في الحياة ، وأن العبادة ليست هي  
الصلاوة والزكاة والصوم والحج .. فقط .. ولكن كل حركة من  
حركات الحياة هي عبادة وهي منهاج .

والله يطلب منا التحرك في الحياة وعمرارة الأرض .. ولكن  
نقيم عبادة الصلاة مثلاً لابد من حركة حياة واسعة .. تشمل

جوانب كثيرة من الحياة . . فإن الله تبارك وتعالى لا يريدنا أن نقول سبحانه الله طوال الليل والنهار . . ولكن يريدنا أن نعمل ونتحرك . . وأن ما يتم بدونه الواجب فهو واجب .

ولقد أفسد الإنسان في الأرض باختياره . . فترك قوانين الله . . وأخذ يضع القوانين لنفسه . . وأخذت البشرية الشقاء من قوانين البشر . . وابتعد عن المنهج ليضع منهاجاً بعقله . . وأخذ يجادل في الخلق وفي قضيائنا لا يستوعبها عقله . . لأننا مهما جادلنا في نشأة الكون وخلق الإنسان . فلن نصل إلى حقيقة . .

هذا عن حياتنا الدنيا المحدودة بأعماقها القصيرة ، أما الحياة الأخرى . . الحياة الحقيقة التي لن يعقبها موت أو فناء . . حياة الخلود . . فهي موضوع الفصل التالي .



## **الفصل السادس**

---



## **الحياة الآخرة**

---

قبل أن نهى الحديث عن الحياة والموت .. لابد أن نتحدث بالتفصيل عن الحياة الآخرة .. تلك هي الحياة الحقيقة للإنسان .. فالحياة الدنيا هي دار اختبار .. لا يلبيث الإنسان أن يغادرها مهما عمر فيها .. ثم تأتي بعدها حياة خالدة للإنسان ..

الحياة الدنيا يسبقها موت ويعقبها موت .. والحياة الآخرة يسبقها موت ويعقبها خلود .. الحياة الدنيا عالم أغيار لا يثبت الإنسان فيها على حال .. القوى فيها يصبح ضعيفا .. والغنى فيها يصبح فقيرا .. وصاحب الجاه والسلطان يصبح لا حول ولا قوة له ..

أما الحياة الآخرة فلها صفة الثبات في كل شيء .. في نعيمها ، وفي عذابها ، وفي متعها وفي كل ما تعطى .. والإنسان قبل أن يأتي إلى الحياة الدنيا كان في فترة موت في عالم الذر .. ولكن يأتى إلى الحياة الآخرة لابد أن يسبق ذلك فترة موت في عالم البرزخ .. والبرزخ هو الحاجز بين الموت والبعث .. بين الدنيا والآخرة .. فلا عودة بعده إلى الدنيا ..

ويجب أن نعلم أن الإنسان سواء - في عالم الذر أو في الحياة الدنيا أو في عالم الموت أو في الآخرة - مسجل في سجلات دقيقة عند الله سبحانه وتعالى . وأن أي مرحلة من هذه المراحل لا تمر

هكذا أو تمضي بغير نظام أو ترتيب دقيق .. الله سبحانه وتعالى عنده سجل غاية في الدقة لكل ما خلق .. فلا تخفي عليه خافية في هذا الكون ، أو يَعْزِّبُ عنه مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء ، كل ذلك في كتاب واضح هو ألم الكتاب .. اللوح المحفوظ . واقرأ قوله سبحانه :

﴿إِنَّا نَحْنُ نُحْكِمُ الْمُؤْمِنِينَ وَنَحْكِمُ مَا قَدَّمُوا وَإِنَّ رَبَّهُمْ وَكُلَّ

شَيْءٍ أَخْصَصَنَا بِهِ فِي إِمَامٍ مُّبِينٍ﴾

(سورة يس)

إن هناك سجلاً محفوظاً عند الله لكل واحد منا .. يشمل كل أحداث حياته ويكون شاهداً عليه يوم القيمة .. شاهداً عليه كيف؟ شاهداً عليه (بالصوت والصورة) .. يرى أحداث حياته كلها بالصوت والصورة كما وقعت له ، ويشاهدها بكل دقة ، بحيث لا يستطيع أن ينكر شيئاً مما حدث .. ليجعل الله سبحانه وتعالى الإنسان شهيداً على نفسه يوم القيمة .. واقرأ قوله جل جلاله :

﴿أَقْرَأْكَ رَبُّكَ كُلَّ بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا﴾

(سورة الاسراء)

هذا السجل وهذه الحياة المسجلة لحياة كل إنسان تبلغ من الدقة كأننا نشاهد حياتنا الدنيوية .. ونتعجب من دقة التسجيل .. ذلك أن هناك أشياء وتفاصيل نسيناها نحن نجدوها مسجلة في هذا الكتاب .. الله سبحانه وتعالى يقول

عن دقة التسجيل :

﴿أَخْسَأَهُ اللَّهُ وَنَسْوَةً﴾

(من الآية ٦ سورة المجادلة)

إننا من دقة التسجيل أيضاً نحس بعظمة الحساب ، وبأن الله سبحانه وتعالى لا يفوته شيء .. ولذلك لابد أن نلتفت إلى قول الله سبحانه :

﴿وَيَقُولُونَ يَوْمَئِنَا مَا لِهَذَا الْكِتَبِ لَا يَعْنَا دُرْصَغِيرَةٌ  
وَلَا كَيْرَةٌ إِلَّا أَخْصَصَهَا وَجَدَوْا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا وَلَا  
يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا﴾

(من الآية ٤٩ سورة الكهف)

إن التفاتنا إلى هذه الآية الكريمة يجعلنا نخجل من ارتكاب المعصية ونحن نعلم أنها تسجل علينا وأنها ستعرض يوم المشهد العظيم .. أمام الله سبحانه وتعالى وتشهدها الخلائق كلها وعلى مرأى وسمع منها ..

## العقل .. لا والقدرة .. نعم

وقد يتوقف من لا يؤمن بالغيب قائلا : أمعقول هذا !؟  
أمعقول أن يؤمن بكل منا من بين بلايين البشر التي عاشت  
وستعيش على الأرض منذ بداية الخلق حتى قيام الساعة !؟  
أمعقول أن يؤمن بكل منا هو بذاته .. مع أن الأرض تأكل  
الأجساد .. وتحوها ولا يبقى من الإنسان شيء !؟

نقول إننا حين نتحدث عن قدرة الله لا نحكم العقل أبدا  
لأن الله سبحانه وتعالى فوق قدرات العقول ، وليس كمثله  
شيء ، وكل صفاته وقدراته هي أيضا فوق قدرات العقول ..  
ولكن كل إنسان منا مخلوق بميزان دقيق جدا لا يختل أبدا  
ولا يضيع .

الله سبحانه وتعالى - رحمة بعقولنا - أودع في هذا الكون من  
الأسرار التي كشفها لنا ما يقرب من عقولنا قضايا الغيب  
الهائلة .. حتى لا نضل ونشقى .

الإنسان في أصله نطفة ، والبشرية كلها كانت في ظهر  
آدم .. ذلك أن هذه النطفة في غاية الدقة .. حتى أنها لا ترى  
باليمن المجردة .. ويكتفى لتعرف مدى دقة الخلق .. أن  
نتصور أن البشرية كلها - منذ خلق آدم إلى يوم القيمة - كانت  
موجودة في ظهره .. هذه هي البداية .. وكل نطفة تمثل حياة

الإنسان مكتوب عليها بشفرة غاية في الدقة كل حياته .. عمره وطوله وكل الأحداث التي تقع عليه .. ذكر أم أنثى .. شقى أو سعيد إلى غير ذلك .

ولو أنها عرّفنا مفتاح هذه الشفرة ثم أخذناها ووضعناها في كمبيوتر يحل الغازها ، لوجدنا أمامنا في دقائق شكل إنسان وجنسه وقصة حياته كاملة .. وإذا كانت هذه الحقيقة العلمية قد بدأت تظهر لنا الآن .. فإنها موجودة منذ خلق آدم .. ولكن الله سبحانه وتعالى لم يشاً أن يكشف بعض أسرارها إلا في هذا الزمن .

هذه النطفة المختارة بدقة متناهية .. هي التي تنطلق وتدخل الرحم وتخصب البوياضة فيحدث الحمل .. وتظل الشفرة تعطى ما سُجّل عليها حتى يأق الأجل فتتوقف .



## السجل لا يضيع



هذا هو السجل الذي لا ينمحى ولا يضيع أبدا ولا تطمس معالمه ، وعندما يبعث الله الناس يوم القيمة .. يقول الله هذه النطفة «كن» .. فتفكر الشفرة وتحقق ما هو مكتوب عليها .. ليأقِن الإنسان هو هو بنفسه ..

إن الله سبحانه وتعالى يلفتنا إلى أن البعث إعادة للخلق وليس خلقا جديدا .. فيقول جل جلاله :

﴿كَمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْقٍ بِإِذْنِهِ وَعَدَّا عَيْنَاهُ إِنَّا كَافِرُونَ﴾

(من الآية ١٠٤ سورة الأنبياء)

ويقول سبحانه :

﴿فَسَيَقُولُونَ مَنْ يُعِيدُ نَاقِلَ الْذِي فَطَرَ كُلَّ أَوَّلَ مَرَّةٍ فَسَيَنْغُضُونَ إِلَيْكَ رُؤُسُهُمْ وَيَقُولُونَ مَنْ هُوَ قَاعِدٌ إِنَّمَا يَكُونُ قَرِيبًا﴾

(من الآية ٥١ سورة الإسراء)

يقول الله سبحانه وتعالى هذه النطف الموجودة في الأرض أن تعود خلقا كما كانت فتعود .. والفرق الوحيد هو الزمن .. ذلك لأنه في الآخرة لا زمن .. إن ما حدث في الحياة الدنيا في

ثلاثين أو أربعين أو خمسين سنة . . أو أكثر أو أقل . . س يتم في لحظة . . هذا هو الاختلاف الوحيد . . أما ماعدا ذلك فإن البعث هو إعادة خلق كان موجودا . . ورغم تشابه الإنسانية من حيث الشكل والتركيب والخصائص ، فإنك لن تجد متشاربين ولن يتطابق اثنان في كل شيء منذ آدم وحتى تقوم الساعة . . رغم أنها نكاد أن تكون نسخاً مكررة .

فالله سبحانه وتعالى رحمة بعقولنا . . أعطانا الدليل على ذلك فيأشياء كثيرة . . مثلاً بصمة الأصبع . . فرغم أن أيدينا جميعاً متشابهة . . فإن بصمة كل واحد منها تختلف عن بصمة الآخر ، بل إن هذا الاختلاف يظهر بين أصابع اليد الواحدة !! وأعتقد أن هذه حقيقة لا يختلف فيها أحد . . وعلم دنيوي تظهر عجائبها مع مرور الزمن . فل القرآن في كل زمن عطاء . ولم يحدث هذا مصادفة . . لأن الله تبارك وتعالى لفتنا إليه في القرآن الكريم في قوله تعالى :

﴿أَيْخُبُ الْإِنْسَانُ إِنْ يَجْمَعَ عِظَامَهُ ① بِلَّا قَدْرٍ إِنَّ عَلَىَ  
أَنْ تُسُوِّيَ بَنَاهُ﴾

( سورة القيامة )

أى أن قدرة الله تبارك وتعالى . . لا تقف عند إعادة العظام التي تبلل وتصير ترابا . . بل تتعالى قدرته سبحانه إلى إعادة الأنامل وتسوية البصمة التي تميز الإنسان عن الآخر . . منذ عهد آدم إلى يوم القيمة . .

ولقد أثبت العلم الحديث - الذى يكشفه الله لنا - أنه كما للأصابع بصمة ، فللجسد بصمة أيضا . بصمة « رائحة » تمييزه عن سائر جنسه ، يستدل عليها الكلب البوليسي الذى يمتاز بحسنة الشم الدقيقة .. وللإنسان أيضا بصمة صوت وبصمة أسنان وغير ذلك .. بل إن كل جسد له شفرة خاصة .. تعرفها كل أعضاء الجسد .. بحيث لا يختلط جسد مع جسد آخر أبدا .

إننا نلاحظ ذلك في عمليات زرع الأعضاء وزرع الجلد ..  
الجسد يعرف أعضاءه ويعرف جلده .. فإذا أصيب الإنسان  
بجرح .. تجد أن الجلد يتلام مع بعضه البعض وينسج  
النسج الذي يقضى على هذا الجرح ويعيد الالتئام .. كذلك  
إذا أصيب أي عضو من أعضاء الجسم بمتلازمة يتحد الجسم  
كله ويحارب هذا الميكروب ليقضي عليه .. فإذا جئنا بعضو أو  
جلد من شخص آخر .. فهذا نرى ؟ ! نجد أن الجسد يعرفه  
ويعرف أن هذا العضو ليس منه .. غريب عنه فيحاربه  
ويطرده حتى ولو كان هذا العضو أو الجلد من أخي له . أو ابن أو  
ابنة .. أي من أصل واحد .. وهذا يدلنا على أن لكل جسد  
شفرة مختلفة عن الآخر ..

ولعل أطباء جراحة زرع الأعضاء هم أكثر الناس علماً بهذه الحقيقة . . . وهم يشاهدون كل يوم جسد أم يرفض كليه إبنته . . وأب لا يتقبل جسده زراعة جلد ابنته . . إذن ليست المسألة هي درجة القرابة أو الأصل . . ولكن كل جسد له شفرة لا تتفق مع جسد آخر . . صنع الله الذي أتقن كل شيء .

## البعث .. بالدليل المادى



أمام هذه الأدلة كلها التي تقرب إلى العقل أن كل إنسان صورة غير مكررة من الآخر . . وأنه يمتاز بأشياء تخصه وحده . . وأن هذه الأشياء مكتوبة بشفرة خاصة على النطفة التي هي البداية في أن يأتى الإنسان من عالم الذر أو الموت إلى الحياة الدنيا ليمارس مهمته . . نعلم تماماً أن إعادة الخلق أسهل من بدايته . . وإن كان لا يوجد سهل ولا صعب على المولى جل جلاله . . لأنه يقول للشئ كن فيكون . . ولكننا نقول ذلك باعتبار أن إعادة الموجود أيسر - بالنسبة لنا - من إيجاده أولاً . . فالله سبحانه وتعالى يقول في القرآن الكريم ليقرب المعنى إلى أذهاننا نحن :

﴿وَهُوَ الَّذِي يَبْدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُوَ أَهُونُ عَلَيْهِ﴾

( من الآية ٢٧ سورة الروم )

إن الانتقال من مرحلة إلى مرحلة . . في رحلتنا إلى الحياة الأبدية لا يتم إلا بقدرة الله سبحانه وتعالى وحدها . . وحين نخرج من قبورنا فليست هذه هي الحياة الآخرة . . أنها خروج إلى يوم الحساب . . يوم يبعث الناس جميعاً . . من قبورهم التي دفنا فيها . . وينخرجون كما قلنا بكلمة «كن» للنطفة . . فكما كانت النطفة في عالم الذر تحيط بها مظاهر الموت . حتى أذن الله لها بالمجيء «بكن» فبدأت الحياة فيها لتنفذ ما هو

مكتوب عليها .. من حمل إلى ميلاد إلى طفولة .. إلى بلوغ  
للعمر المقدر إلى موت .. فكذلك ساعة البعث عندما يقال  
للنطفة « كن » .. يبدأ الناس يخرجون من قبورهم لكن ..  
كيف سيخرجون ؟

هل سيظل الإنسان يحاول الخروج .. ويدفع التراب الذي  
فوقه ليخرج ؟ أبدا .. إن الأرض ستنتشق له بأمر الله ..  
واقرأ قوله سبحانه :

﴿يَوْمَ تَشَقَّقُ الْأَرْضُ عَنْمُ سَرَاعًا ذَلِكَ حَسْرٌ عَلَيْنَا يَسِيرٌ﴾

( سورة ق )

ولماذا أسماء الله سبحانه وتعالى حشرات ؟ لأن كل من دفن في  
الأرض سيخرج منها ، رغم أنهم لم يدفنوا مرة واحدة .. بل  
دفنوا عبر قرون كثيرة وتناثرت أجزاءهم في أماكن متبااعدة بعد  
أن تحولت إلى تراب .. ولكنهم سيخرجون مرة واحدة ..  
فتضيق بهم الأرض .. سماه الله سبحانه وتعالى يوم الحشر ..  
لأن الزحام سيكون شديدا .

ولك أن تصور أرضا كمصر مثلا .. استقبلت أمواتا عبر  
قرون كثيرة .. ثم إذا بهؤلاء جميعا يخرجون مرة واحدة ..  
زحام شديد ويوم رهيب .

ولقد سألني واحد وأنا في أمريكا .. أين تذهب الروح بعد  
الموت ؟ فقلت له حيث كانت قبل أن تأتي إلى الحياة .. وسألني

آخر كيف يتم تسجيل كل أحداث الكون؟ قلت أنها ليست مسجلة فقط .. بل مكتوبة عند الله سبحانه وتعالى قبل أن تقع .. وهذا دليل على القدرة الإلهية وعلى إحاطة علم الله ... فكل عمل وكل حدث يتم وفق تسجيل الله له .. واقرأ قوله تعالى :

﴿مَا أَصَابَ مِنْ مُّصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ  
هِنَّ قَبْلَ أَنْ تَبْرَأُوهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ﴾

( سورة الحديد )

ويبلغ من دقة التسجيل أن عين القتيل تسجل في حدقتها صورة القاتل .. ولو أننا استطعنا أن نصل إلى حدقة المقتول لرأينا صورة القاتل .. كل شيء مسجل وعليه دليل .. والله سبحانه وتعالى قبل أن يخلق الحياة خلق الموت .. وعندما يولد الإنسان ينطلق ملك الموت يبحث عنه .. وعمر الإنسان بقدر بحث ملك الموت عنه .. فعندما يلتقينا يكون الأجل .

## الجنة ..



الحق سبحانه وتعالى .. جعل في الحياة الآخرة أشياء كثيرة .. وإن كانت غيّاً عنا .. وإذا كانت الجنة فيها ما لا عين رأت ولا إذن سمعت ولا خطر على قلب بشر ، فإنه من الصعب أن نأقِن بالكلمات التي تصف لنا الحياة في الجنة .. ذلك أن الصورة يجب أن تكون موجودة أولاً في العقل .. ثم بعد ذلك يختار لها اللفظ المناسب لها الدال عليها .. فقبل أن يخترع التليفزيون مثلاً .. لم يكن لفظ التليفزيون موجوداً في أي لغة من لغات العالم .. فلما وجد التليفزيون وأصبح حقيقة .. اجتمعت الماجموع اللغوية الموجودة وإختار له اللفظ المناسب .

إن الله تبارك وتعالى حين يعطينا وصفاً عن الحياة في الجنة يقول : «مَثَلُ الْحَيَاةِ» .. أى أنها ليست هي .. ولكنه (مثل) يقرها إلى الذهن بشيء معروف .. وأنّت حين تريد أن يعلم الذهن شيئاً مجهولاً ، فإنك تشبهه بشيء معلوم لكنه يفهم السامع .. لأنّ تحاول أن تعرف أى إنسان عن كروية الأرض .. فتأتي له بخريطة الأرض مرسومة على كرة .. وتقول له أن الأرض مثل هذه الكرة ..

وحين يدخل أصحاب الجنة - الجنة - ستتشابه عليهم الأشياء .. فيخيل إليهم أنها تشبه الذي رزقنا من قبل في الحياة الدنيا .. ولكنه في الحقيقة غيره .. لذلك يأمرهم الله

سبحانه وتعالى أن يأكلوه .. فيجدوه غير الذى عرفوه في الدنيا تماما .. ولذلك فإن كل الوصف الذى يعطيه الله سبحانه وتعالى للحياة في الجنة هو محاولة لتقريب المعنى إلى العقل الإنساني ليتخيل الصورة التي ستكون عليها .. ويكتفى أنك تعرف أنه بمجرد ورود الشيء على خاطرك تجده أمامك .. وهذا ما لا يمكن لأحد أن يتحقق في الدنيا .

وكنت مرة في زيارة للولايات المتحدة الأمريكية .. وأخذوني إلى فندق ينزل فيه الملك .. وأرادوا أن يبهرون بالتقدم العلمي .. كل شيء معد في الحجرة .. تضغط على زر يأتيك فنجان القهوة .. وعلى زر آخر يأتيك فنجان الشاي أو الطعام أو غير ذلك .. وسألوني ما رأيك ؟ قلت إذا كانت هذه الفخامة كلها هي ما أعده البشر للبشر .. فكيف بما أعده رب البشر للبشر .

أن الشيء في الجنة يخطر على بال الإنسان فيجده أمامه .. وكل ما يتمناه البشر موجود .. والله عنده أكثر من كل ما تستطيع العقول أن تتمنى .. ولذلك يقول الحق سبحانه :

﴿لَهُ مَا يَشَاءُ وَنَفِّهَا وَلَدَنَامِزِدٌ﴾

(سورة ق)

أى أن الله سبحانه وتعالى .. يعطي الإنسان في الجنة كل ما يشهده ، وما يمكن أن يدركه عقله .. ثم يكون هناك أكثر وأكثر .. ويكتفى سعادة ومتعة أن نرى الله يوم القيمة ..

فتلك هي النعمة الكبرى .. التي يحصل عليها أي إنسان في هذا الكون .. وعندما يرى الإنسان الله .. فإنه لا يريد نعيها ولا يشهى شيئاً أكثر من أنس النظر إلى الله سبحانه وتعالى .. ولذلك يقول الحق جل جلاله في القرآن الكريم :

﴿وَجُوهٌ يُرِيدُنَّ ابْصَرَةً إِلَى رِءَمٍ هَا نَاظِرَةٌ﴾

( سورة القيامة )

وأكبر ما يمكن أن يقع على الإنسان يوم القيمة من عقاب هو انه لا يرى الله ولا ينظر الله إليه ولا يكلمه .. تلك عقوبة كبرى لا يعرفها إلا أولئك الذين في الدرك الأسفل من النار .. لذلك يقول الحق تبارك وتعالى عن أهل النار :

﴿وَلَا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ وَلَا يُنْظَرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ الْقِيَمَةِ﴾

( من الآية ٧٧ سورة آل عمران )

ويقول جل جلاله :

﴿إِنَّهُمْ عَنَّ رَبِّهِمْ يُوَسِّدُنَّ لَهُجُوبَهُنَّ﴾

( من الآية ١٥ سورة المطففين )

إننا لابد أن نفهم أن الحياة في الجنة أو في النار .. سيتغير فيها تكوين الجسد .. بحيث ينتقل من الفناء إلى الأبدية .. وبحيث يلاثم الجسد ظروف الحياة التي يعيشها .. فأهل الجنة يتغير تكوين أجسادهم لتلائم الحياة في الجنة .. فيرون الله

ويحدثهم ويسمعونه .. وأهل النار - والعياذ بالله - كلما احترقت جلودهم .. تبدلت لتعود إليها الحياة .. حتى يحسوا بالعذاب والألم لأن أعصاب الحس موجودة تحت الجلد مباشرة .. كما كشف العلم أخيرا .. ولذلك يقول الحق تبارك وتعالى :

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا إِيمَانًا سُوفَ نُصْلِيهِمْ نَارًا كُلَّا  
نَبْيَغْتُ جُلُودُهُمْ بَدَلَتْ هُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِذُوقُوا الْعَذَابَ إِنَّ  
اللَّهَ كَانَ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ ٦٧﴾

( سورة النساء )

وهكذا نرى أننا سنكون في خلق جديد .. ليعطينا الله تبارك وتعالى ثمرات ما عملناه في الدنيا .. وليعطينا الحياة الأبدية التي تليق بذلك الإنسان الذي كرمه الله سبحانه وتعالى .. وخلق كل هذا الكون من أجله .. تلك هي الحياة التي يريدها لنا الله .. أما أهل النار - والعياذ بالله - فأنهم تمعوا في الحياة الدنيا قليلا .. وأخذوا في الحياة الآخرة خلود العذاب .. لقد خسروا أنفسهم بعصيانهم الله سبحانه وتعالى .. خسروا حياتهم الحقيقة التي أعدها الله جل جلاله لهم .

إلى هنا ونصل إلى خاتمة هذا الحديث .. لعل الله سبحانه وتعالى أن يكون قد وفقني لما يحبه ويرضاه .. وأسأله سبحانه أن يكون هذا الكتاب هدى لكل من يقرؤه .. وطريقا إلى الحياة الحقيقة في الجنة .. إنه سميع مجيب الدعاء .

# الفهرست

## صفحة

## الفصل الأول

|    |                                    |
|----|------------------------------------|
| ٣  | ● ما هي البداية ..                 |
| ٦  | ● جدل عقيم .. وسفطه ..             |
| ٩  | ● في عالم الذر .. كانت المشاهدة .. |
| ١٠ | ● صور الخلق ..                     |
| ١٢ | ● الموت والحياة .. قوانين ..       |
| ١٥ | ● ماهي قوانين النوم ..             |
| ١٧ | ● بدايات الحياة ..                 |
| ٢٠ | ● عطاء الحياة في الروح ..          |
| ٢١ | ● الوجود .. وإدراك الوجود ..       |

## الفصل الثاني

|    |                                  |
|----|----------------------------------|
| ٢٥ | ● ماهي الحياة ..                 |
| ٣١ | ● الجماد يبكي .. ويسمع ويتكلم .. |
| ٣٤ | ● والنبات أيضا ..                |
| ٣٦ | ● التملة تتكلم .. والهدى يعلم .. |
| ٣٨ | ● حياة .. لكن لا نعرفها ..       |
| ٤٠ | ● علم الله وعلم البشر ..         |
| ٤٤ | ● كل ما في الكون حي ..           |

## الفصل الثالث

|    |                                      |
|----|--------------------------------------|
| ٤٥ | ● ما هو الموت ..                     |
| ٤٩ | ● الحياة في القبر ..                 |
| ٥٤ | ● حياة البرزخ خارج الزمن ..          |
| ٥٨ | ● وحده يحيى ويميت ..                 |
| ٦٠ | ● التمرود .. وإدعاء الموت والحياة .. |

## الفصل الرابع

|    |                            |
|----|----------------------------|
| ٦٥ | ● الإنسان والخلود ..       |
| ٧٠ | ● سر الحياة .. ونهايتها .. |

|    |                                     |
|----|-------------------------------------|
| ٧٣ | ● دورنا الخلق : موت وحياة .....     |
| ٧٦ | ● أسماء الذات .. وثبوت الصفات ..... |
| ٧٧ | ● كنا .. قبل أن نكون .....          |
| ٧٩ | ● المنتحر والخلود في النار .....    |

### **الفصل الخامس**

|    |                                     |
|----|-------------------------------------|
| ٨٣ | ● الحياة الدنيا .....               |
| ٨٧ | ● العبودية الحقة .. وكيف تكون ..... |
| ٨٩ | ● من يعد لنا الطعام .....           |
| ٩١ | ● المنهج قبل الخلق .....            |
| ٩٢ | ● مهمة الإنسان في الحياة .....      |
| ٩٦ | ● قوانين الله .. وعقل الإنسان ..... |
| ٩٨ | ● الحياة من ذكر وأنثى .....         |

### **الفصل السادس**

|     |                              |
|-----|------------------------------|
| ١٠١ | ● الحياة الآخرة .....        |
| ١٠٥ | ● العقل لا وقدرة نعم .....   |
| ١٠٧ | ● السجل لا يضيع .....        |
| ١١٠ | ● البعث بالدليل المادي ..... |
| ١١٣ | ● الجنة .....                |

رقم الإيداع : ٩١ / ٥٣٥٤

J.S.B.N

977 - 08 - 0137 - 2